المفلسفية المفلسفية

درات محتر شحاير في المح شايف تابيف د. كفيق العَجَم

@ دارالمشرق سنافات 4.0

قالعجم

المنطِقُ عندالغكرالي عندالغكرالي فالبعادوالارشطويَّة وَخصُوصِيَّاتوالإشلاميَّة

جميع الحقوق محفوظة، طبعة اول ۱۹۸۹ دار المشرق ش م م \_ ص.ب. ۱۹۶۰، بيرت

ISBN 2-7214-8013-8

الترزيع: المكتبة الشرقية، ص.ب. ١٩٨٦ بيرت، لبنان

تصميم الغلاف: جان قرطباوي

# المَنطِقُ عِندَالغَــَزالِي

فى أبعادهِ الأرسُطوتية وَخصُوصيَّاتهِ الإسْلاميَّة المكتبة الفلسفية

وراست محت تحلیک تایف د. رفیقالعجسَم

@ دارالمشرق بيروت

## والوف مَلاء

إلىأستّاذنا المفضّال الأبّالدّكتور فرَيْدجَبر

## فهرس موضوعات الكتاب

```
۱۸ الحد 
۱۲ القضية 
۱۲ القياس 
۱۲ البرمان 
۱۲ البرمان 
۱۲ البرمان 
۱۲ مرح المنطق الحد والقضية والقياس في كتب الغزائي المنطقية 
۱۲ مرحث الحد في كتب الغزائي المنطقية 
۱۳ مرحث الحد في كتب الغزائي المنطقية 
۱۳ مرحث الحد في كتب الغزائي المنطقية 
۱۳ مرحث الحد في كتاب مقاصد الفلاسفة 
۱۳ الحد في كتاب معاد الفلاسفة 
۱۳ الحد في كتاب المستصفى 
۱۳ العدار الفان
```

١٠١ مبحث القضية في كتب الغزالي المنطقية

التمهيد
 مقدمة في المنطق

101 القضية في كتاب مقاصد الفلاسفة
 104 القضية في كتاب معيار العلم

۱۰۸ القضية في كتاب محك النظر ۱۱۳٬ القضية في كتاب المستصفى

الفصل الثاث: ١١٧ مبحث القياس في كتب الغزالي المنطقية

۱۱۷ الفياس في كتاب مقاصد الفلاسفة ۱۲۷ الفياس في كتاب مقاصد الفلاسفة ۱۲۹ الفياس في كتاب معبار العلم

۱۴۷ القياس في كتاب عبك النظر ۱۵۸ القياس في كتاب القسطاس المستقيم

۱۷۲ القياس في كتاب المستصفى

الباب الناني 1**٨٥ خلفيات الغزائي المنطقية** انصل الأول:

۱۸۷ الفهوم والماصدق في منطق الغزالي ۲۱۸ نص للغزالي

الفصل الثاني :

٢٢٧ النظرة العلائقية في منطق الغزائي
 ٢٣٤ علاقة التضمن
 ٢٣٥ علاقة الطابقة

٣٣٦ علاقة اللزوم والالتزام ٧٤١ علاقة الفصل ٧٤٣ علاقة الشرط

784 علاقة المساواة 787 علاقة العلية

#### القصل الثالث:

٢٥٧ خلفيات المعاني والأصول الاسلامية في كتب الغزالي

· ٢٥٨ الموضوع الأولَ

٢٦٦ الموضوع الثاني

۲۷۲ الموضوع الثالث

## الخاتمة والنتائج

٣٠٧ الخلاصات الحسس

٣٢٠ النتيجتان التاريخيتان

٣٢٥ الفيهارس

٣٢٧ فهرس المصادر والمراجع

٣٣٥ فهرس المصطلحات والمفاهيم المنطقبة بجذرها اللغوي.

## التمهيد

إنَّ المنطق آيات دالَّات وشواهد قائمة على الأسس الفلسفيَّة والفكريَّة والعلميَّة المحصّلة بالجهد العقلي، وهو موسوم بآثارها ومعالم تدبيرها ونجلِّي تراكبها وتوارى خلفيًاتها. وهذه الأسس على اعترافها بالحاجة إلى المنطق وافتقارها إليه تتباين بتباين العصور والثقافات. فالمنطق والنشاط العقليّ صنوان لا يفترقان، ينمّان على البنية الذهنيّة والفكريَّة. والأرجح أنَّ المنطق يلبس لبوس المذهب الفلسفيَّ، ويصنع في المعرفة صنيع الأعمدة والقوالب في البنيان ، إذ تجد فيه برد اليقين وصواب التسلم وإصابة الهدف وانطلاقة المنهج. وإن لم يكن كذلك فهو رموز ودلائل مجرّدة تُنْبِئ عن العقليَّة ، لا يفتأ التحليل يكشف عن أبعادها وعمقها المعرفي ، بعد ردِّها إلى مسلَّمات نسقها الصوريّ وتحليل هذه المسلّمات. وأبرز ما في الأمر، أنّ نتائج المنطق وسيلة لتأييد الفلسفات التي منها انطلق المنطق وعلى أبعادها اعتمد. فكيف يستقيم أن يكون المنطق مطلوباً لعمليَّه التفكير الفلسفيِّ، وفي الوقت نفسه، نتيجة متربَّبة على نوع التفكير؟ هنا تكمن صعوبة هذا العلم وفعاليته في التعبير عن نمط الفكر ووظيفته فيه معاً. ولم يكن غريباً أن ينبري كثيرون من مفكّري الإسلام إلى معارضة المنطق الأرسطويّ وتسفيه. ولا سيًّا أنّ المنطق الأرسطويّ صورة صادقة عن الفلسفة والعلم اليونانيين، صَدَرَ عن العقليَّة اليونانيَّة وحمل سهاتها، وتميَّز بميزتها، وخصوصاً في ّ نظرتها إلى الوجود والمعرفة، بمجموعة الانبناآت والتصوّرات الفكريّة المتسقة المستقلَّة. مثلًا تُتَسم العقليَّة الإسلاميَّة بنمط تفكيرها أيضاً، وصورة لغتها وانبناآتها الفكريّة والإبمانيّة.

وقف الغزالي حيال هذه المشكلة وتجاه نحديات معرفية جمّة كادت أن تعصف بالنشاط الفكري الإسلامي وقفة المتسائل: فكيف يمكن استبعاد الثقافة الأجنبية المفايرة للفات؟ على أنّها تُجرُّ كثيراً من الفعالية وعناصر التأثير في وجوه النشاط المقلية المستجدّة آنذاك؟! .. علماً بأنّ هذه الثقافة تسرّيت في العقلية الإسلامية وامتزجت بالتناجات الفكريّة . وأتّى للأصول والنصوص أن تجا ، في لحظة تاريخيّة بعد خمسة قرون من الهجرة - تطلّب المزيد من النشاط الفكريّ ، تحت وطأة تطوّر الحياة والعلم وتغيّر المجتمع ؟

إنَّ عهد الغزالي (القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي) والمصر الميلادي) والمصر الميلادي في القرن الأول من الهجرة على قدر من النياين. ولا تقتصر الصعوبات على منا النياين، بل تتعداه، فتنصرف إلى كيفية تحمّل الثقافة الاجنية اليونانية في المقلية الاسلامية الحاصة تفكيراً ومعرفة ؟ الم بنيًا ناماً لآراء الآخرين؟ وهل يمكن أن يتم هذا كلّه من دون تطبّعه بالسات الإسلامية الخاصة تفكيراً ومعرفة ؟ باب اليقين، والمبافئة الخاصة تفكيراً ومعرفة ؟ باب اليقين عقده لنا، وتركه حسياً باب اليقين، خير معير عن عملية ذلك التمثل في منطقه المدى قدمه لنا، وتركه حسياً باب اليقين، غير معيداً المبافئة والفرائي وابن سيناه. عبراً عنه باللغة العربية، فاكتسب نتاجها بعض سهاته، سالكاً بملك كله وتقلاه. ثم عبراً عنه بالخافي المبافئي الإسلامية وبهذا المنطق المبائي المسائل وبسخيره وتصخيره وقطيعه بالمعائي الإسلامية، فبدت الأبعاد المنطق اليونائية على يديه كثيراً من المعائي، ويرز في حلة إسلامية، فبدت الأبعاد المنطق الوليائي المنافئ، ويرز في حلة إسلامية، فبدت الأبعاد اللغة الغربة النمائة الغرائي، والني الفقائة الغافين المنافئة، ويرز في حلة إسلامية، فبدت الأبعاد اللغة الغربة النمائة الغافين المنافئ، ويرز في حلة إسلامية، فبدت الأبعاد اللغة الغرائية الغافين أمن المعائي، ويرز في حلة إسلامية، فبدت الأبعاد اللغة الذي الغافين الشدة للغافين الفية الغرائية والذي الفقائة الغافين المنافئة المنافقة الغرائية المنافقة المناف

وما كان مسوّعاً في تلك الحقية الوسيطة من عصرالانسائيّة، بسمتها المبتافزيقيّة والايجانية، مندا غير مقبول في عصرنا الراهن. إنّها مسألة جمود وتجميد وانغلاق على علم علم المحطة الماضية منطالقاً كينونياً وجودياً ابستمولوجياً معرفيًّا، أي منطلق الحلول للحاضر والمستمبل؟ فربّها اجتاز الفرائي المهمّر يتمثّل رائع أسقط منه ما يخالف المعاني الإسلاميّة، مُحوّرًا العناصر المنظمة الأخرى. إذا تنهى الصُوريّة والبُنية السلجسيّة، مطوّعاً الحدّ الأوسط في

إطار العلّة الأصوايّة بأبعادها الدينية. ثمّ إنّه طرح البعد المفهوميّ الماهويّ خلال الأصل، تصوّره للعملية المنطقة، باستثناء فكرة الله التي تحلّ في الموجودات. فكان الأصل، وهو كلام الله ، المعنى الوحيد الذي يطلق على الأفواد والحدود وبحلّ فيهم حلولاً منطقياً. بينا تخلّت الأبعاد المطفيّة الياقية في إطار الماصدق والمفردات المميّنة المشخصة، بجمعها جامع اللغة والتصورُّ الاسميّ، والقول المجمل إنّ الغزالي ابتعد عن الكيّ والنوع العقليّ المجرّد بقدر كونها مفاهم يوناتيةً.

لَم يكن نتاج الإمام المنطقيّ عملًا توفيقيّاً متعارضاً في أساسه ، وإنّا خرج أنموذجاً لكيفيَّة تمثُّل المنطق في البنية الإسلاميَّة وتطبُّعه بعناصرها. وكان المنطق لديه أصيلاً نابعاً من أبعاد الخصوصيّة الذاتيّة الفلسفيّة، وفي الوقت نفسه معباراً وأداة في نتائجه تجعل المعرفة الإسلاميّة منضبطة محدّدة من دون شطط في الاجتهاد والقياس. فهل نستطيع في الحقبة التي نحياها أن نعبر ما اجتازه الغزالي في العصر الوسيط؟ على أنَّ القضيَّة أخذت شقاً أُعمق، فتباعد التراث عن العلم والمعرفة العصريّين تباعداً أفقياً وعمودياً معاً. وحسبنا أن نطَّلع على مجال النظرة إلى الوجود لنكتشف الكثير من المعانى الجديدة في حقل الطبيعة والطبّ والمجتمع. ونتقل إلى المجال المعرفي، فنلغى مجموعة من المناهج والنظرات المغايرة والمستجدّة واكبت العلم والكشف. ونلتفت إلَّى اللغة العربيَّة ، فنقَّع فيها على تلك الصيغ والبنى الشكليَّة المبنويَّة التي تطوَّرت بتطوَّر المعاني لدى العربيّ ، فكانت دلالة على مدلولات العلم وعلى الحقّل القرآنيّ بكلّ معانيه ، وما رافقها من تفسير وبحث وجهد عقليٌّ وكلاميٌّ . كما كانت صورةً لمعاناة وانفعالات العربيّ الجاهليّ تُجاه تجاربه في المبدأن الطبيعيّ والصحراويّ قديمًا. ثم توقَّفت هذه اللغة في دلالاتها بينا نمت مفرداتها وتعدّدت صيغاً وأشكالاً، واتّخذُ نموّها بعداً صورياً منتظماً في قواعد وضوابط. وبهذا شكّلت بنيتها نسقاً شكلياً مغلقاً ابتعد تدريجياً عن عالم المعاني المتحرّك، لنضوب الفكر والإبداع طيلة القرون العجاف من عصر الانحطاط. وفجأة تقف هذه اللغة حَيْرَى أمام المعاني المستجدّة في العلم الجديد، ومجالي التقنيَّة، تحدُّها أطر المعاني الإسلاميَّة وتحتويها. كما تخضع لتشعُّب المفردات، أفقياً، بكلِّ ما فيها من أبعاد لاواعية ترمز إلى بنية العربيّ الذهنيَّة والعقليَّة ، ونظرته إلى الوجود. ولاسيُّها أنَّ هذه البنية تمتدُّ منداخلة مع بنية الحضارات السامة القدعة يثقافتها ونتاجاتها. كلّ هذه الصحاب تقف عقبة حيال تمثل العلم في إطار التراث والثقافة الغابرين. وقد جهدت النزعات الفلسفية الحديثة في الفكر الإسلاميّ لحلّ المصلة، وتشعّب تيارائها. فينها ما حاول النخاذ موقف القطع المعرفيّ مع التراث وبنيّ الثقافة والعلم الغريّن، منطقاً ونتائج عمليّة. وارتد آخرون إلى التراث والتقيّد بحدوده ومعانيه، ولم يتجاوزوه، فركدوا في السلفيّة، ولم يتعدّ تفكيرهم الحاضر إطار الماضي. وسرى تيار جدائية تاريخية ظهرت في أواخر القرن التاسع عشر، فكان في ذلك بلبس التراث لبوساً توكيديًّ خارجاً عن معطياته، وغرضه تسويغ توجيه الحاضر نحو أغراض سياسية طارق. ولم تكن هذه الشنقيات في فرضه تسويغ توجيه الحاضر نحو أغراض المسائة الموسلة التراثية والاسبيًا أنها المسائلة مقداً. ولم تستطع جميعها حل المسألة ، ولاسبيًا أنها الشاقية تالم المنافقة ولاسبيًا أنها الشاقية تالكوسة المنافقة ولاسبيًا أنها المعاشلة تالوصة المنافقة والاسبيًا أنها المعاشلة المتصنيف الوصفيّ المشكلة لا نتمي حلاً لها أو الجماهاً جديداً في الدواسة أمام هذا التصنيف الوصفيّ المشكلة لا نتمي حلاً لها أو الجماهاً جديداً في الدواسة بينطق من منطق الغزائي، إنّا نحصر عملنا في ومي المسألة وفي عرض ما نهجناه. واستخداه المنطقة المنطقة واستخداه واستخداء واستخداه واستخداء واستخداه واستخداه واستخداه واستخداء واستخداء واستخداء واستخداء واستخداء واستخداه واستخداء واستخد

ومن ثم تتطلب عملية انفكاك الحاضر من قيود الماضي لبناء مشروعية المستقبل وعياً لكثير من عناصر مكونات الذهبية العربية والإسلامية. وثير هذا الوعي بعض أدوات التفكير المماصر واكتشافاته إفساحاً عن مكامن الذات الجاعية وتشريحها، ويُخوناً من إسقاط المناهج عليها، كي لا تفقد الدراسة والبحث موضوعيتها، يلي معقبات التحديث والنمو. والمح عب أن نسقط الكثير من المعاني الجامدة. وليس من معطبات التحديث والنمو. ولا عجب أن نسقط الكثير من المعاني الجامدة. وليس من الأخرى، بعداً عن الإسقاط بالهم، فيكني إهما لها حتى تتلاشى وتحل مكانها المفاهم الأخرى، بعداً عن الاستكراه والاكراه. وربّها كان الأمر كلاني في عالم اللغة الذي يتاج إلى عملين مهمين متكامين: أحدهما مرمون بحلول معان جديدة وما بوافقها منظاط عقبي وإبداء ذاتي. والآخر قائم على دراسة بنية المبنى اللغوية وتحديدها وتطوير المعاني المبدية عالمهاني معتبد المهديدة.

وأخلص إلى القول إنّنا أمام ثلاث مشاكل مهمة: المعرفة المتافيزيقية والديبة، والممرفة الوجودية والمجتمعة، ومناهج المعرفة الوجودية والمجتمعة، ومناهج المعرفة الوجودية والمجتمعة، ومناهج المعرفة الوجود، خالق المجادات الوجية التي تقرّ بها نفس الكون، وبرضله وأنبيائه. يُضاف إلى ذلك كلّ العبادات الوجية التي تقرّ بها نفس الفرد وترضي ضميره، بما يتلام ورغبته وعلاقته مع ربّه. أمّا مسألنا المنطق وتنظيم الوجود والمعرفة، فلا بدّ من تغيير النظرة اليها وتطويرها تمشياً مع كلّ المغيرات التي لا يمكن وفضها وإنكارها. ويكون ذلك باستلهام العناصر الفاعلة الموجبة في المراف، واستبعاد العناصر الجامعة كريّ متساوق مع عالمية العصر.

رفيق العجم

بيروت ١٩٨٩

## مقدّمة في المنطق

أَوْرَدَتْ هذه المقدّمة مدخلاً يُطلّع من خلاله على المسألة المنطقيّة. تلك التي نبلورت على يدّ أرسطو، وانتقلت من ثمّ إلى أيدي شرّاحه وبعض المدارس اليونائيّة الهللينيّة، فأضافوا وعدّلوا فيها. ولم يلبث المنطق أن نقل إلى العربيّة فترجم بأقلام العرب والمسلمين، وانتقل من عالم إلى عالم حتى بلغ الغزالي عبر ابن سينا. وكان الغزالي قد أمحد عنه المسألة المنطقيّة وتأثّر بشروحه.

وبحمل القول إنّنا ابتغينا بالفلكمة إطلالة معرفية ومدخلاً نُمَهَدُ به لأبحاث الغزالي :

1. هيئاً الجدل (الديالكتيك) عند مفكريّ اليونان الأوائل بمنّ فيهم السوفسطائيّة لظهور المنطق فنًا أو علماً . وكان أفلاطون (٤٢٧ ـ ٣٤٨ ق. م) قد خطا خطوات مهمّة في تعميق الأسس المنهجيّة العقليّة ، وتحديداً في جدله الصاعد والهابط وفي القسمة الثنائية والتقابل بين الوحدة والكثرة ". ورأى أيضاً ، في أواحر أيّمه ، أنّ هناك قوانين تنظّم جالات الاستدلال ، فهمّدت هذه الأبحاث إلى صنيح

Ibid., p. 21.

درالكيك: 2 كلمة يونانية تغني بالمرية الجلدا. ولهضم مفهومها يمكن مراجعة ص ١٧ من:
 Blanché, R, La logique et son histoire,d'Aristote à Russel, Paris, Lib. Colin, 1970.
 ثم أشخفت هذه الكلمة ذلالتها الفلسفية بمض الحافظة من الحجة، وطرح المواضع الضادة للخصر والدناع عنها نظيفة استيعاب حججه، بحيث تشجد المعالى وصولاً للمضى الجديد، ص ١٨، من المرجع نصد.
 بلاغة استيعاب حججه، بحيث تشجد المعالى وصولاً للمضى الجديد، ص ١٨، من المرجع نصد.
 بلاغة المتحدد المعالى وصولاً للمضى الجديد، ص ١٨.
 بلاغة المتحدد المعالى وصولاً للمضى الجديد، ص ١٨.
 بلاغة المتحدد المعالى وصولاً للمضى الجديد، ص ١٨.

أرسطو، تلميذ أفلاطون، فيا بعد. وقد أُسُسَ أرسطو علم المنطن على قواعد محدودة وأصحة منفصلة عن أبحاث الوجود والمعرقة. مَرْ فيها بين التعلل المنطقي وأتحاث واضحة منفصلة عن أبحاث الوجيكا) (Logique) (كلمة منطن (لوجيكا) (Logique) (كلمة منطن (لوجيكا) (An Y(XOV) (Logicy)) فيا بعد بالأورغانون. وتذكر دائرة المعارف أن الأورغانون بمنى علم المنطق درج المتحدامه، كما يرجّع الباحثون، منذ بداية القرن الأول قبل الميلاد. يوم جمع أندو وعلم المنطق كان تذكر أن الترادف بين الأورغانون وعلم المنطق يصرح في نيكوس الموديسي ما انتهى إليه من آثار أرسطو. ثم تذكر أن الترادف بين الأورغانون شرح في المنطق كان قد أصبح تقليداً معروفاً في أيام الاسكند الأفرودسي الذي يصرح في شرحه لكتاب الجدل برأيه في المسلك المنطقي، وأنه من الفلسفة بمنزلة الآلة.

رحٰمه لكتاب الجدل برآيه في المسلك المنطقيّ، وأنّه من الفلسفة بمنزلة الآلة. ويذكر الأستاذ يوسف كرم ما يقرب من هذا ، فيقول إن الأمحاث المنطقيّة نامت :

وفي عصر شيشرون بمعنى الجلال ، إلى أن استعماء \_أي علم المنطق \_ الاسكندر الأفروديسي بمعنى المنطق ، أ. ويورد أيضاً ، أن أرسطو ذكر العلم التحليليّ لبدلل على الطريقة التي تحلل العلم إلى مبادئه وأصوله .

وقد جاء في معجم (لالاند) أنه : « لا يُعلَم بالتحديد مَنْ استعمل لفظ المنطق وفي أيَّة حقية . وقد افترض (برنتل) (Pranu) بكتابه تاريخ المنطق في الغرب (ص ٣٦٥ ـ ٣٣٥)، تبعاً لإشارة بوسبوس، أنَّ الكلمة ربَّيا وُجدت على أيدي فقاد أرسطو، وضعوها لِقابلوا بين أورغانون هذا الأخير وديالكتيك الرواقعن...

... وفي كلّ الأحوال استُخدمت الكلمة على يد شيشرون... ويدلّ استخدامها عند الاسكندر الأفروديسي وجالينوس على كونها شاعت في عصرهم ٣٠. نكتني بهذه

أنظر جبر (فريد): والأورغانون، دائرة المعارف، بإدارة د. قؤاد افرام البستاني، مجلد ١٠، بيروت، ١٩٧١.

٦. كرم، يوسف: تاريخ الفلسفة اليونانيّة، القاهرة، لجنة التأليف والنشر، ١٩٦٦، ص ١١٩.

Lalande, André, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 10 éd., Paris, ... Y P.U.F. 1968, p. 572.

الآراء لنقول: إنّ أبحاث أرسطو المنطقيّة عُرفت وجُمعت على يد شرّاحه، وسمّيت الأورغانون. ثم عُبّر عنها على يد الشرّاح الآخرين بلفظة المنطق المرادفة للأورغانون.

تضم أبحاث أرسطو المنطقيّة الكتب التالية:

القولات: Les Catégories : المقولات:

باري أرمينياس : العبارة أنا لوطيقا الأولى : تحليل القياس أو التحليليّ

Les premiers analytiques : الأوّل:

أنا لوطيقا الثاني : أبو دقتيقا، أو البرهان، Les seconds analytiques

التحليل الثاني

طوبيقا : المسائل^ : Topiques

سوفسطيقا : الأغاليط، الجدل السوفسطائي: etiques

Des réfutations sophistiques

شكّلت هذه المجموعة ما سُميّي بالأورغانون. أضيف عليها في ما بعد كتابا: ريطوريقا (الخطابة)، وأبوطيقا (الشغر.

وقد وضع أرسطو في شبابه كتاب المقولات وكتاب الجدل ، ثم المقالة في الردّ على السوضطائين. وكان آنذاك يتتلمذ لأفلاطون ، فن الطبيعيّ أن يتأثّر به . وإنّا لنجد في كتاب المقولات أعانًا تتعلّى المسألة المنطقية. تبع هذه الفترة مرحلة الرجولة وفيها تتفّل أرسطو بين مقدونية وآسية الصغرى، حيث وضع خلال هذه الحقبة كتاب العبارة بداية اللتخول في العبارة ، فالمقالة الثانية من التحليليّ الثاني " . ويشكل كتاب العبارة بداية اللتخول في المسألة المنطقيّة ، بجعلها عملاً خاصاً عرّداً . يتجلى ذلك بوضع أسس تركيب القضيّة ونوعي حمل الحدود فيها . وقد اكتمل العمل المنطقيّ عند أرسطو في مرحلة الكهولة ، بعد استقراره في أثيناً . إذ ألقت التحليليّ الأوّل والمقالة الأولى من التحليليّ الثانيّ " .

٨. وردت مذه الكلمة بمنى طويقا، ص٤٤٣، من البستاني، دائرة المعارف، مجلد٩.
 ٩. أنظر جبر، فريد: والأورغانون، دائرة المعارف، مجلد ١٠، ص١٣٠ ـ ١٢٠.

١٠. المرجع نفسه، ص ١٢١ ـ ١٢٢.

١١. المرجع نفسه، ص ١٢٢.

لم يربط أرسطو بين كتبه المنطقية، ولم يشر فيها إلى زمن تأليفها وتسلسله. وإذا التصرّر والاستدلال، وفي كيفية اعتباد النسق القياسي" (. ويمكن القول إن طابع التصرّر والاستدلال، وفي كيفية اعتباد النسق القياسي" (. ويمكن القول إن طابع طرق الرئيان التحليلي الثاني والمسائل في طرق البرهان. والجانب الصوري من منطق أرسطو يجتمع في ثلاثة أبحاث رئيسة: الحدّ والقياس السلجستي" . ولقد ألحق أرسطو يجتمع في ثلاثة أبحاث رئيسة: الحدّ من تتاول العيا، سماها المقولات العشر. وهي تتناول اعتبارات وجودية ماورائية ، أكثر من تتاوله الاعتبارات المنطقية. و يمكن أن توصف بأنها تتمة لنصرًرات عالم الملاطوني. وربّم كانت عاولة لتقريب بعض المثل من الواقع وجعلها تدخل في البناء المنهجي، وفي أسس التصور، وسنعالج كلاً من الحدة والقضية والقياس بشيء من الإيجاز، بحسب ما وردت في كتب أرسطو.

الحلآ

إعتنى أرسطو بالحدّ، ودرسه استناداً إلى اللفظ والمعنى. وأشار في بداية كتاب المفولات إلى أنواع الأسماء، والتي تلاها بعرض موجز لأنواع مضامين الحدود، فيَرّ بينها وجعلها تنصَّف أنواعاً وأجناساً تندرج بعضها ضمن بعض.

ثمَّ درس الحدَّ في كونه يقسم إلى قسميّن: ذاتيّ وعرضيّ. وقد فصّل في هذه المضامين والتقسيات خلال كتاب العبارة، الذي يعتبر المتمَّم الأساسي لنظريّة التصوّر المنطقيّة بالإضافة إلى كتاب المقولات.

يتناول أرسطو في بداية المقولات دلالة الأسماء على المعاني، فيذكر ثلاثة أنواع نها:

 الأسماء المتمقة Homonymes: الأسماء المتفقة هي الأشياء التي اسمها وحده مشترك ويدل بتصوره على معان مختلفة ، أي حدود مختلفة . فلفظة إنسان تدل

عند أرسطو مثلاً، على الإنسان الحقيق ـ الناطق ـ وعلى الإنسان المصوَّر ١٠، ونسنوق مثالاً على ذلك من اللغة العربيَّة للتوضيح: لفظة (العين)، التي تعني الباصرة، أي أداة الإبصار، وينبوع الماء، والجاسوس". وهكذا نرى أن أرسطو قصد بها التمهيئة لتمييز الحدود ماهويًّا. فوضع بذلك أسس اندراج الحدود بعضها فوق بعض أو ضمن بعض من حيث الماهيَّة وليس الشكل (اللغة)، ومن حيث كونها تنحل عفهومة معتنة (الناطقية) المفهومة بالحوهن

Y. الأسماء المتواطنة Synonymes : يقصد بها الأشياء التي لها اسم واحد بعبنه، وبدل على حدّ له معنى واحد بجوهره، من حيث التصور والفهم، ومن حيث انضواؤها تحت جنس أو نوع. فكلمة حيوان مقول على الإنسان والبقرة. وبالرغم من اختلاف الإنسان والبقرة يظل إطلاق الجيوان صادقاً عليها كليهما بمعنى واحدً''. وهكذا نجد أرسطو بدخل في مسألة تصنيف المعاني والحدود من خلال تفصيله أنواع الأسماء الملتصقة بالتصورات الذهنية المفهومة بالعقل

 الأسماء المشتقة Paronymes : وتختلف هذه الأسماء فيا بينها بالإعراب والتصريف، مثالها، نحوي من نحو، وشجاع من الشجاعة". ويذكر أرسطو في هذه الفقرة أيضاً نوعن من الأقوال: أقوالاً مُؤلِّفة (الثور يغلب)، وأقوالاً غير مؤلِّفة (الإنسان، الثور، يعلب) ١٨. فيمهد بهذا التمييز بين الأقوال، لتركيب الحملة، أي لتركيب القضيّة المنطقيّة التي ستتبلور خلال كتاب العبارة.

وينتقل بعدها إلى عرضُ نوعين من الحدود، هما: الحدُّ الذاتيُّ والحدُّ العرضيُّ. فيدخل خلال ذلك في مسألتي الكليّات وتصنيف الموجودات إلى أنواع وأجناس. ثم مكرِّر نظرته هذه خلال مقولة الحوهر معقَّاً عليها في مقولة الأضداد أيضا. ويعتبرُ

Aristote, Organon I, Catégories, nouvelle traduction et notes par J. Tricot, Paris, Lib. philos., 1946, p. 1. ١٥. والأرجح أن نطلق على هذه الحال وضعيَّة الأسماء المشتركة التي عرفتها اللغة العربيَّة وتحدَّث عنها

مناطقتها . Ibid., p. 2. .13 Ibid., p. 2. . 17

. 14

Ibid., p. 3.

موقفه من الكليّات وتصنيف الموجودات حجر الزاوية في بناء نظريّة التصوّر الأرسطويّة وملخّصها مؤدّاه ، إنّ الموجودات أربعة أنواع :

 موجودات تُقال على موضوع وليست في موضوع ". وقصد أرسطو بذلك الكلّي الذهنئي المجرد، الذي لا يتشخص في الواقع. مثلاً، يحمل الإنسان على زيد.
 وتحقّد لفظ الإنسان في الذهر. دن تحقّقه موضوعاً محسوساً.

٢. موجودات في موضوع ولا تُقال على موضوع ' . وأواد أوسطو بذلك الكلّي العرضي ، الذي يضله . مثلاً العرضي ، الذي يشمله . مثلاً العرضي ، الذي يشمله . مثلاً زيد أيض ، فالبياض يحل في زيد ، دون أن يكون الجرد الأعم الذي يشمل زيداً وغيره من الأفراد ، كما هو شأن الإنسان في المثال الأول ، وبهذا يتضح الفرق جلياً بين الكلّ , المذاتر " في المثال الأول و الكلّ العرضي في المثال الثاني .

٣. موجودات في موضوع وتفال على موضوع أنا. وعنى أرسطو بذلك ، الحدود
 الكليّة التي تشكّل ماهيّة وجنساً للموضوع ، وتتحقّن في الواقع أيضاً. فتشكّل مفهوماً
 يحل في الموضوع ويجعله أحد أجزائه (العلم والكتابة).

٤. موجودات لا نقال على موضوع وليست في موضوع "". وهي الجواهر المفردة المشخصة، مثل زيد من الناس. إذ لا يشمل زيد أفراداً ضمنه، ولا يشكل ماهية أو عرضية تحلق في الموضوع. فهو لا يتجزّا، بل جوهر أول". ولم يكن هذا الجوهر ذاتيا كلياً، فهو لا يحتوي أفراداً ضمنه أو تحته. كما لم يكن حداً عرضياً يحلّ في الموضوع مثل حلول البياض في المثال الثاني. إنّا الجوهر الأوّل موجود قائم ليس بكلي أو عرضيّ، ولن يكون محمولاً، بل موضوعاً في القضية المنطقية. نظر أرسطو إليه من يُعدَّي المنطقية، نظر أرسطو إليه من الموضوع. مثل الم يتصوره صفةً محمولة، تُطلق، أو تقال، فتحلُّ في نقصد بالشمول المعلول.

| Ibid., p. 3. |      |
|--------------|------|
|              | . 14 |
| Ibid., p. 3. | .7.  |
| Ibid., p. 3. | . ٢١ |
| Ibid., p. 4. | . ** |
| Ibid., p. 7. | . 17 |

نختزل عرض أرسطو السابق لأنواع الموجودات فنقول، إنه منز بين الكلِّر الماهويّ والكلّي العرضيّ. وطغي على تمييزه البعد المنطقيّ، المعبّر عن انطلاقته المفهوميّة، مع ما داخلها من تصنفيّة ماصدقيّة. ولاسيّما إنه كرّر تعبير، بوجد في موضوع، أي يجل في الموضوع. وهذا الحلول يصوّر تفكير أرسطو الذي يرى المقول الكلِّيُّ مثالاً يحلِّ في الموضوع ، بحيث يستغرق الموضوع جزئيًّا أو كلِّياً بهذا المفهوم أو المحمول المُقال. ويوحى قولا أرسطو (ما يقال على...) (وما يوجد في) بتصوّره المفهوميّ الماهويّ الذي ينظر إلى الموجودات من خلال استغراقها بالكلّي أو حلول الكلِّي فيها. ومن دون أن يعني ذلك عدم وجود البعد الماصدقي، الذَّي يظهر في تفسيراته. إذ يقول مثلاً: إنَّ الإنسان يحمل على الموضوع ويشكُّل كلِّياً له ، جاعلاً إيَّاه أحد أفراده ٢٤ . \_ زيد إنسان \_ . وهذا بعد الشمول والعلاقة الماصدقيَّة . وللبعد الماصدقي عند أرسطو دلالة صنّف على ضوئها الموجودات، ورتّبها أجناساً وأنواعاً تندرج بعضها فوق بعض أو ضمن بعض. ويرتبط الجنس أو النوع منها بصفة ذاتيَّة وعرضيّة. وقد رتّبت الأجناس مراتب عليا ودنيا، فالإنسان محمول على زيد، لكنّ الحيوان، وهو أعلى من الإنسان محمول عليه ٢٠. ويرى أرسطو أنَّ فصول الحيوان نفسها فصول الإنسان، لما بينها من علاقة اندراج، ولما يمثِّله الفصل من صفات ذاتيَّة للأعلى ومن ثمَّ للأدني. مثاله، المشاء وذو الرجلين، فصلان يخصَّان الحيوان وهما نفسها يصحّان في الإنسان.

إنطاق فورفوريوس فيا بعد، من هذا الترتب والتقسيم لمرات الموجودات
 وتصنيفها إلى أجناس وأنواع، فوضع الكلّبات الخمس استناداً إلى هذه الشروح
 الأساسة.

ولقد جعل أرسطو المحمولات نوعين: ذاتيّة وعرضيّة. فذكو مثلاً في استعراضه مقولة الجوهر، إن الجوهر الأوّل المفرد المشخص يقبل نوعين من الحملاً ": عمولات ذاتيّة تخصّ الموضوع المشخص، لأنّها من جنسه، ومحمولات عرضيّة تكون فيه

 Ibid., p. 5, pp. 9 - 10.
 . Yt

 Ibid., pp. 4 - 5.
 . Yo

Ibid., p. 9.

عنده نوعين: أوَّلها حمل بالمعنى والاسم؛ ثانيهها حمل بالاسم فقط. والحمل الاسمىّ ، هو المحمول الذي لا يشكّل جنساً للموضوع أو صفة ذاتيَّة له بل عرضيّة بينها الحمل الاسمىّ في اللغة العربيّة مختلف كها سنذكر فمّا بعد. وللحدّ عند أرسطو خاصتان : سمَّى الأولى الخاصيَّة الذانيَّة لأنَّها تحصَّ كلُّ جوهر، فزيد هو

وتكتمل بنيته إذ يصنِّف أرسطو الموجودات مضموناً وشكلاً بالفهم نفسه ، موحَّداً التحليل والهدف. ويمكن القول إنَّه لم يستطع عزل المعنى عن الاسم. وكان الحمل

والثانية عدم التناقض في تصوّر الموجودات، إذ لا يُقال الشيء موجود وغير موجود في آن مُعاً ٢٠. وتُصَوّر المعاني عبر الأسماء المفردة والمركبة. فتُكلّم على الاسم المفرد مؤكداً أنَّ لا معنى لأجزائه . فني اسم سلمان مثلاً ، لا معنى لـ (سلي) أو لـ (مان) " كلّ قسم على حدة. وهذا النوع من الأسماء سُمِّيَ بالبسيط الذي لا

٢٧. أرسطو: منطق أرسطو، تحقيق عبد الرحمن بدوي، القاهرة، مكنة النهضة، المصريّة، ١٩٥٧، ج ۳، ص ۱۰۳۰ ـ ۱۰۳۴.

Aristote, Op. cit., pp. 11 - 12.

٢٩. الرجع نفسه، ص ٦٧. ولم نتوستع في هذا لتعلقه بمسائل فلسفية أفلاطونية.
 ٣٠. أورد الكاتب المثال، لأن أرسطو أورد اسماً باليونانية.

يتجزَّأ. أمَّا الأسماء المركّبة فساعد جزؤها في فهم الكل، من دون أن يعطى المعنى بانفراده. وما يقال على الاسم يقال على الفعل، لكن الفعل يُصرّف فيأتي بالمَّاضي أو الحاضر. وقد مهدت هذه الشروح لتركيب القضيّة وفصّلت في أشكال الألفّاظ تحديداً. كه عرض أرسطو سلب الآسم والفعل، وستى ذلك كلاماً غير محصّل (لا إنسان) (لا صح)". وتَعَرَّضَ للعلاقة بين التصوّرات، ناحية المتقدّم وما يُقال له معاً. وتأتي أهميّة العلاقة من كونها تضع البذور الأولى في نظريّة العلاقات الصوريّة المنطقيَّة. فتعدَّدت أمثلته عليها قائلاً: إنَّ الواحد قبل الاثنين منطقياً ورياضياً ، ولا يمكن أن ننتقل للثاني من دون الأوَّل ٣٠ . وبهذا لا يكون استنتاج واستدلال في المنطق قبل المقدّمات. كما لا يجوز أن تتقدّم الحروف والمقدّمات على العرض في الكتابة. وهَذه العلاقة نفسها هي العلاقة بين الأنواع والأجناس. تكون الأنواع معاً ، وتكون علاقة الجنس بالنوع على منوال علاقة الأوَّل بالتالي لأنَّه متقدَّم عَليه". نستتج من ذلك نوافق نظرة أرسطو المنطقيّة مع نظريّاته الطبيعيّة والفلسفيّة ، تلك التي تستند إلى وجود محدث لكل حدث طبيعيّ. وبهذا تترتّب الموجودات تسلسلاً فيكون الواحد منها علَّة لغيره ومعلولاً للذي قبلُه. ويكون الحنس علَّة للنوع على المستوى المنطقيُّ. يظهر كلّ ذلك في أمثلة أرسطو، إذ الطائر والمشَّاء والسابح أنواع تخضع لجنس واحد هو الحيُّ. فالحيُّ يشملها منطقياً ، ويُشكِّل علَّتها طبيعياً كونه صنفاً لها. وإذا أخذنا الحيّ بمنظار مفهوميّ وجدناه محمولاً يحمل على الطائر والمشَّاء والسابح جاعلاً كلاّ منها مأخوذاً بالاستغراق فيه. مما يؤدّي إلى إطلاق الحيّ وحمله على كلّ منها. وإذا عمَّقنا الرؤية وجدنا هذه المحمولات بمعنى المثل التي تحلُّ في العالم الواقعيُّ أفلاطونيًّا ، فهى علَّة الأشياء ومصدرها . وقد كان لتزاوج الفهم بين المنطق والنظرة الفلسفيَّة أثره الكبير على اختلاط أبحاث الحدود العليا بالمسائل الطبيعيَّة والماورائيَّة في مقولات أرسطو. والتي لن نتعرَّض لها بالشرح، إذ نكتني بذكرها مع توضيح المهمَّ منها منطقياً في الحاشية ، ثم ننتقل إلى بحث القضيّة .

Aristote, Organon II, de l'interprétation, pp. 79 - 84.

| bid., pp. 69 - 71.
| bid., p. 72. | . rr

والمقولات هي: الجوهر، والكمُّ<sup>17</sup>، والإضافة <sup>70</sup>، والكيف أو الكيفيّة <sup>71</sup>، والفعل، والانفعال، والوضع، والمكان، والزمان، والملك أو له<sup>7</sup><sup>1</sup>.

#### القضيّة :

تقابل القضية المنطقية الجملة في اللغة. وكان معظم بحث أرسطو في كتاب العبارة دائراً ضمن القضية المنطقية ، التي اعتبرها عنصراً أساسيًّا في الاستدلال ، فعبرها يمكن الانتقال إلى الحكم والاستتتاج. وبهذا يُشكّل الحدّ العنصر الأوّل في السياق المنطقيّ، وتله القضيّة مكملة العنصر الآخر، بحيث تكتمل أسس الاستدلال السلجستي.

تتكوّن القضيّة المنطقيّة من موضوع وعمول ، يُعتبر كلّ سهها حدًّا منطقيًا . ويرى أرسطو ضرورة استعراض عناصر القضيّة ، فيعرّف الاسم والكلمة . ثمَّ ينطلق في دراستهما منذ خروجهما النفسيّ من الفكر البشريّ . ويعتبر أنَّ كلّ كلمة لها معنى نفسيّ وكلّ كتابة ترمز لهذه الكلمة ، مع ضرورة التمييز بين اختلاف الأسماء والكتابة عند

٣٤. نشكّل على الأرجع آراه أرسطو في الكم العناصر الأساسية لبناء النسق الرياضيّ وتصوّر أسسه هندسياً وجرياً فيا بعد.

٢٥. رئيا وضع أرسطو في الاضافة البادر الأولى تجموعة النظريّات المتطبّقة والرياضيّة والفلسفيّة الحديثة. ولقد تكلّم على نوع من العلاقة الموريّة، أصبحت فيا بعد العلاقة الرياضيّة على يدّ الحديثين. يراجع (البلدوي: التلفة المسريّة ، ۱۹۲۱ من ١٩٣٠ - ١٩٣١ ، وررساً م يرتراند: أصول الرياضيّة ، ترجعة مرسى وأحمد والأخواني، معمر، دار المعارف، ١٩٣٥ ، حـ ١٩٠١ من ١٩٠٥ - ١٩٣٠ من ١٩٣٠ ، حبدًا ، صنع ٢٠١ من ١٩٠٥ من ١٩٠٥ من ١٩٤٥ من ١٩٤٥ من ١٩٤٥ من ١٩٤٥ من ١٩٤٥ من ١٩٤٨ من ١٩٤٥ من ١٩٤٨ م

وشكات الاتفانة الأول التي اكملت في النظرة العلبة الصورية حديّناً. إذ يرى ذيفيد هيوم ١٧١١-١٠٧١م. أنها بحموعة تعاقبات متكررة مرتبطة بعلاقة تداعي فها بنتها. (الفندي، محمد ثابت: الفلسفة الحديث، بيروت، كديدة ، ١٩٧١، عد. ١٩٧٥،

 أضاف أرسطو على هذه الهنولة مجموعة من الآراه الفسيّة التي تعلّق بكيفيّة حدوث الإحساس ودوره في المعرفة عبيرًا بين الإحساس والانفعال. وأئضع رأيه في كتاب النفس.

Aristote, De l'âme, Paris. Lib. Philos., Vrin. 1934. ۲۷. استخدم هذا التعبير ابن رشد. وكان قد شرح كتاب المقولات وعلَق عليه

Averroes, Talkhiç Kitab Al-Maqoulât, publié par M. Bouyges Imp. Catholique, 1932, pp. 90 - 121.

البشر<sup>77</sup>. كما يشير إلى اختلاف الأصوات واللغات وتاين استعالها شعراً وخطابةً وتورية. وما نلبث أن نحصل من تركيب الأسماء على الحكم المتطقية، فنقول هذا الإنسان أيض. وإذا أردنا تحليل الحكم أو القضية المنطقية وجدناها تتألّف من كلمتي الإنسان والأبيض. إذ يستتربينها فعل يثبّت المحمول على الموضوع أو يربط بينها، الإنسان (هو) أيض. ويسمى فعل الكينونة أن الحاصة، (Ētre). ويختني هذا الفعل الله منة مكاناً الضعر المستتر.

يتألف القول الأرسطوي من اسمين أو من اسم وفعل ، ينتج من تأليفها الحكم. ويُعبِّر عنه في العربيّة بالإشبار. والقول عادة قسان : جملة خبريّة وجملة إنشائيّة. ويرى أرسطو أنّ الجمل الإنشائيّة تفيد الدّعاء والنداء ، ولا تحمل معنى الحكم '' . كونها لا تفيد الصدق أو الكذب. لذا يستنني الجملة الإنشائيّة حاصراً القضيّة المنطقيّة في الجملة الحبريّة ، لأنّها تحتمل الصدق والكذب.

يُتجه الحكم المنطقيّ نحو إيقاع شيء آخر، أو انتزاع شيء من شيء آخر''. ويدعو أرسطو هذا الايقاع بالإثبات الذي يظهر في القضيّة الموجبة، ويسمى الانتزاع بالنتي، إذ يظهر في القضيّة السالبة.

ينتقل أرسطو مستعرضاً أنواع القضايا، بعد أن أختتم تكوين العبارة المنطقية. مُميِّزاً بين الأسماء نفسها، وبينها وبين الأنمال، شارحاً معنى الحكم ومعنى السلب والإيجاب. وتنقسم القفييّة عنده إلى قسمين: القضايا الحمليّة، والقضايا ذوات الحمية.

تُلخص القضيّة الحمليّة بأنّها تلك التي تتألّف من موضوع ومحمول ، ويُحمل المحمول فيها على الموضوع إثباتاً أو نفياً. (الإنسان عادل). (ليس الإنسان بعادل). وتُختصر القضيّة ذات الحمة بأنّها التي تتألّف من موضوع ومحمول ، لكنّها تحمل معنى الإمكان أو الاحتال أو الوجوب أو الامتناع. لن نتعرّض لهذه القضايا ، أيّا نقول فيها

 إِنَّهَا تَفْيِدُ الاحْمَالات، وتعبّر عن المسائل المنطقيَّة المرتبطة بالنظريَّة الفلسفيَّة الأرسطويّة المسمّاة (القوّة والفعل)\*\*.

لم يتناول أرسطو القضايا الشرطية. ويُعلَّل أبو البركات البغداديّ (متوفى 90 هـ ( ۱۹۰ م) إهماله لها بسبيين: أوّلها قلّة فائدة الشرطيّات في العلوم، وما يُشكَّله عرضها من تطويل. ثانيها اعتباد أرسطو على قوّة الأذهان التي عرفت الحمليّات، إذ تنهي منها إلى الشرطيّات فتعرفها بما عرفته من الحمليّات؟ .

وينني البغداديّ تخمين بعض الشرّاح القائل: إنّ أرسطو صنّف في القضايا الشرطة كتامًا خاصاً.

تعمَّق أرسطو في دراسة القضيَّة الحمليَّة ، وجعلها تنقسم بدورها إلى ما يلي :

- قضية موجبة ، قضية سالبة ، والاختلاف بينها في الكيف.
  - قضية جزئية ، قضية كلّية ، والاختلاف بينها في الكمّ .

تعميّر الحمليّة إيجاباً وسلباً بحسب إثبات الحكم أو نفيه. بينا تختلف القضيّة الحمليّة والمجاباً وسلباً بحسب إثبات الحكميّة فراد الموضوع أو بعضهم. (كلّ ، بعض ، ليس كلّ ). ولقد أعطى أرسطو هذا السور أهميّة ، فذكر أنّه يقع في مقدّمة القضيّة ، يحدّد كمها بالرغم من كون موضوعها حدًّا كليًّا شاملاً. وكان مثاله : الانسان ، الذي يشمل أفراداً عدة ، إذ وضعه في قضيّة من دون سور ، ليؤكد أنّه لا يستطيع جعل القضيّة حكماً كليًا بالرغم من كونها ذات معنى كلي ، (الإنسان هو أبيض) أن وكل قضيّة من عدد السور تأتي مبهمة ، وتعطي معنى الجزئيّة .

نستخلص من تقسيم أرسطو السابق أربعة أنواع من القضايا:

٤٢. يراجع لهذه النظريّة كتاب: Aristote, La métaphysique, 2 vls., Paris, Lib. Philos., 1932.

٣٣. البنداديّ، أبو البركات: المعتبر في الحكمة، حيدر آباد الأكن، إدارة جمعيّة دائرة المعارف العثمانيّة، جـ ١، صـ ١٥٥.

الكلية المرجبة : كلّ إنسان أيض
 الكلية السالة : لا إنسان أيض
 الجزيّة المرجبة : بعض الإنسان أيض
 الجزيّة السالة : ليس كلّ إنسان أيض,\*\*

إنتقل أرسطو بعد بحثه في أنواع القضايا وأصنافها ليعالج تقابلها، مركّزاً على الصدق والكذب في القضيِّتين المتقابلتين. ووضع في سبيل ذلك مجموعة من القواعد والأحكام الثابتة. فتمَّت الاستفادة منها بالجدالُ والردود على الخصم، ووضعت على ضوئها قواعد فن المناقشة " ، ومنهج السياق المنطقيّ . ممّا غذّى الحِجَاج الناشط في عصره. ودارت معالجته في تقابل القضايا حول محور مهم يتبيّن من خلاله البعد المنطقيّ ، ومؤدَّاه انقسام القضيّة الحمليّة إلى نوعين : حمليّة بالاسم والمعنى ، وحملية بالاسم فقط. وكان أرسطو قد مهَّد للتقابل والتضاد، فذكر أنَّ حدَّ الصحَّة ليس مضاداً لحدّ المرض ، وكذلك الفضيلة والرذيلة . ولا يعنى ذلك أنّه لم يعقد فصلاً في تضاد الحدود، فقد عقده وبيّن تضادها. إنما الذي يعنينا هنا تأكيده على أحكام الصدق والكذب في القضايا المتقابلة وليس في الحدود<sup>47</sup>. واشترط أرسطو في القضيَّتين المتقابلتين وجود الموضوع نفسه والمحمول نفسه، (كل إنسان أبيض) (لا إنسان أبيض). فقصد معنى الموضوع نفسه واسمه نفسه. والحال ذاتها بالنسبة للمحمول. وقد قطع الطريق بهذا على إمكانيَّة استعال اسم سالب أو مقابل للإسم في المقدّمة. فإذا استعملنا مثلاً في المقدّمة (العدل) محمولاً ، وقلنا : كل إنسان عادل ، وقابلناها بكلّ إنسان جائر، عوضاً عن، لا إنسان عادل، نكون قد أدّينا المعنى فقط. ولكنَّنا أبدلنا الجائر بالعدل فغيَّرنا الاسم، رفض أرسطو هذا النوع من التقابل واعتبره يحتمل الشبهة 4 . ومردّ ذلك إصراره على تقابل القضايا بالمعنى والاسم معاً. . وقد خشى من تغيّر الحدود بين القضايا المتقابلة ، ممّا يؤدّي إلى وقوع اللغة في تشابك

| Ibid., p. 93.                               | . 10 |
|---------------------------------------------|------|
| Blanché, la logique et son histoire, p. 40. | . 27 |
| Aristote, Organon I, p. 64.                 | . £Y |
| Aristote, Organon II, p. 94, pp. 139 - 140. | . 11 |

الأسماء ودلالتها على المعنى. ويتيح المجال لاحتال التأويل والمقدّمات الجدائية المموّهة. · ونشير إلى أنَّ تقابل القضايا يُرتبط مباشرة في الصدق والكذب وأحكامها ، والتي وضعها أرسطو واستند فها إلى خلفَّة ارتباط الحدود بعضها ببعض مفهوماً وما صدقاً. إذ لم يتمكَّنُ من ذكر محمول يشمل الموضوع في القضيَّة الأولى من دون أن يذكره نفسه بشموله في القضيَّة المقابلة. وان فعلُّ غير ذلك أخلُّ بالجنس الكلَّى الذي تندرج فيه الأفراد والأنواع. واسم هذا الجنس المجرّد الواحد ومعناه الواحد همّا اللذان يراعيان التقابل السلم بينُ القضيَّتين. وتنطبق الحال نفسها على المحمول الذي يشكُّل صفة ماهيّة للموضوع، إذ لا بدّ من ذكرها نفسها في القضيّة المقابلة. وإذا نظرنا في المسألة من جانبها اللههوميّ وجدنا ضرورة وحدة المعنى والاسم في كلّ من الموضوع والمحمول وعلى امتداد القضيّتين المتقابلتين. وحتّى لا نقع بحلولُ مفهومين مختلفين في الموضوع الواحد، أو نأخذ موضوعين مختلفين بالاستغراق في المحمول. وأكَّد أرسطو وحدة المعنى والاسم لحدّي القضايا المتقابلة محصّلة كانت أو غير محصّلة. ومثل الأخيرة: (لا إنسان عدل)، سلبها (ليس لا إنسان عدلاً)''. وبهذا جعل الحدُّ الواحد (لا إنسان). فارتدى التقابل صورته الشكليّة، بغض النظر عن صحّته الواقعيَّة في وجود الاسم على مسمَّى ما أو عدم وجوده. وقد أتاح هذا وضع مجموعة من الأحكام للقضايا المتقابلة، أي كانت هذه القضايا وحدودها، محصَّلةً أو غير محضلة

ذكر أرسطو أربعة أنواع من القضايا المتقابلة في مجمل عرضه وهي :

التقابل بالتضاد : يقع بين الكليّة الموجبة والكلّية السّالبة.

التقابل بالتناقض : يقع بين الكلّية الموجنة والجزئيّة السالبة أو بين الكلّية
 السالبة والحزنيّة الموجنة.

التقابل تحت التضاد : يقع بين الجزئية الموجبة والجزئية السالبة.

 التقابل بالتداخل : يقع بين الكلّية الموجبة والجزئية الموجبة أو بين الكلّية والجزئية السالبنين. ملحّص أحكامها : المتقابلتان بالتضاد لا تصدقان معاً وقد تكذبان، وتحت التضاد لا تكذبان معاً وقد تصدقان ً . والمتقابلتان بالتناقض لا تصدقان معاً ولا تكذبان معاً.

المقابلتان بالتداخل: إذا صدقت الكلّية صدقت الجزئيّة وإذا كذبت الكلّية فالجزئيّة غير معروفة. إذا كذبت الكلّية فالجزئيّة غير معروفة وإذا كذبت الجزئيّة كذبت الكلّة.

ونورد أخيراً أنَّ كتاب العبارة يعتبر المرحلة الثانية في سياق التأليف المنطقيّ الأرسطويّ. ولاسيّا إنَّه بدور بمجمله حول الحكم، بعد أن كان البحث في كتاب المقولات على التصوّر. وهنا تتهيّاً النظريّة الأرسطويّة الأساسية في الاستدلال السلجسيّ، عقب اكتال التصوّر والحكم واستنادهما إلى بُعنيّ المفهوم والماصدق وتداخل الأجناس والأنواع. إذ نجد أمامنا كتاب التحليلات الأولى.

## القياس:

ينقسم بحث أرسطو في القياس إلى مقالتين: يعرض في الأولى إلى القياس ونفصيلاته. وتتناول الثانية شكل الاستنتاج وبعض الأقيسة الشبيهة بالسلجستي. وتشكّل القضية العنصر المهمّ في تركيب القياس، وهي بحدّ ذاتها تنحل إلى حدّين. وترد على أنواع، منها البرهانيّ ومنها الجدلي ومنها الحملي القياسيّ. ويسمّى القياس قياساً كاملاً إذا لم يحتج إلى زيادة على المقدّمات التي ألَّفتَ منها".

وقد تناول أرسطو في التحليلات الأولى عكس القضايا قبل تناوله مسائل الشياس، تمهيداً لود أشكال القياس إلى الشكل الأولى، وبلورة لحلفية المفهوم والماصدق في الاستدلال. فذكر أنّ القضايا بأنواعها الأربعة تتعكس بعد جعل موضوعها محمولاً وعمولها موضوعاً، منها ما يصحّ ومنها ما يلى:

Ibid., pp. 90 - 91.

Aristote, Organon III, Les premiers analytiques, traduction nouvellect notes par J.

Tricot, Paris, Lib. Philos., 1971, p. 5.

Ibid., pp. 6 - 9.

<sup>.01</sup> 

الكلّية السالبة تنعكس إلى كلّية سالبة : لا شيء من اللّذة خير، لا شيء من الخير لذّة .

الكلّبة الموجبة تنمكس إلى جزئية موجبة: كلّ للذّة خير، بعض الحير للدّة. الجزئيّة الموجبة تنمكس إلى جزئيّة موجبة: بعض اللذّة خير، بعض الحير للدّة. الجزئيّة السالبة لا عكس لها.

إستندت عمليّة المكس السابقة إلى أخذ الموضوع والمحمول بالاستغراق. نجد مثلاً أن موضوع الكلّية الممكوسة (بعض الحير) مأخوذ بالاستغراق في اللّذة ، بينها هو غير مأخوذ في الكلّية الموجية من المقدّمة ، لأنّه كان محمولها . ونزولاً عند ذلك عكست الكلّية الموجية إلى جزئيّة موجية . وكي لا نجعل حدًّا مستغرفاً في الشبجة وغير مستغرق في المقدّمة .

إنتقل أرسطو بعدها ، فعدّد أنواع القياس الحمليّ وذات الجهة ، والذي يمكن تمييزه تبعاً لنوع مقدّماته حمليّة كانت أو ذات جهات .

تقوم العلاقة البنيويّة في الفياس على عمليّة النداخل أو النضس بين حدود المقدّات. ويقول أرسطو: وعندما توجد ثلاثة حدود لها علاقة بعض، بحث يكن الأكبر أو غير يكون أصغرها موجوداً في كلّ الأكبر أو غير موجود في شيء منه، فعليه يوجد ضورة بينها لتشكيل قياس كامل آ<sup>٣</sup>. وقد استند في تداخل الحدود وتضمّنها على بعد الماصدق. إذ جعل الحدّ الأكبر بمثابة الجنس الذي يشعم المعدق أو الشبيل الأوسط، ومن ثمّ الأصغر. ولم تقتصر العلاقة في القياس على التفسيّن والمشعول، بل استندت أيضاً على الاستغراق وكمون المفهوم في الموضوع أم، إذ كرية الأخير مستغرة بالمعمول.

تُتلخّص شروط تركيب القياس الحمليّ بما يلي: ١. أن يتألّف القياس من مقلّمتين ونتيجة °°.

Ibid., p. 13. Ibid., pp. 20 - 21. Ibid., pp. 126 - 129.

. 07

. 0 2

 أن يتألف القياس من ثلاثة حدود "، أصغر وأوسط وأكبر، ويكون الأوسط مُكَرَّراً في المقلمتين.

 لا نتاج من جزئيتين وإذا كانت إحدى المقدّمات جزئية فقد تكون النتيجة جزئية

 لا نتاج من سالبتين وإذا كانت إحدى المقدّمات سالبة فقد تكون النتيجة سالبة<sup>46</sup>.

 ه. يجب أن يؤخذ الحلد الأوسط بالاستغراق مرة على الأقل في إحدى للمنه...

 يجب أن لا يؤخذ حد بالاستغراق ضمن النتيجة ما لم يكن مأخوذاً بالاستغراق في القدّمة.

يُعتبر أخذ الحدّ الأوسط بالاستغراق مرّة على الأقل في إحدى المقدّمين الدّليل الواضح على تصوّر أرسطو كيفيّة ربط الحدّين الآخرين، استناداً إلى الفهوم. ونشير تلخيصاً إلى قواعد الاستغراق المستخلصة حتى تتّضح المسألة، حسب المسطّح النالي:

| المحمول              | الموضوع          | نوع القضية                         |
|----------------------|------------------|------------------------------------|
| غیر مستغرق<br>مستغرق | مستغرق<br>مستغرق | الكلّية المرجبة<br>الكلّية السالبة |
| غير مستغرق           | غير مستغرق       | الجزئية الموجبة                    |
| مستغرق               | غير مستغرق       | الجزئيّة السالبة                   |

إختلاف المناطقة في تفسير لتضمّن أوسطو الحدود واستغراقها : فنهم مَن اعتبر أن الاستغراق يُنظر إليه من خلال تضمّن الجنس الأشمل لنوعه ، والأخير أحد أفراده . بحيث يدخل النوع استغراقاً في الجنس . ومنهم مَن نظر إلى المسألة آنها بالمكس ،

Ibid., pp. 126 - 127.

Ibid., pp. 18 - 19, pp. 123 - 125.

Ibid., pp. 18 - 19, pp. 123 - 125.

فيؤخذ الشيء بالاستغراق أي تحلّ الصفة أو المفهوم في الشيء. واستعملنا نحن الاستغراق تعبيراً عن المفهوم (Compréhension) ، والتضمّن والشمول تعبيراً عن الماصدق (Extension) ، كما لا يمكن الجزم في خلفيّة أرسطو مفهوميّة كانت أو ماصدقية. لكنّ البيّن تماماً في عرضه للشكل الأوّل وجود الحلفتين. فهو بتحدّث تارة عن ارتباط الحدّ بالحدّ الآخر من خلال كون أحدهما مأخوذاً بالاستغراق في الصفة والماهيّة ، وعن تضمّن الحدّ للحدّ الآخر وشموله له تارة ـ أخرى°°. وعندما تكلّم في الشكل الثاني وفي طبيعة السلب كان عرضه يوحى تماماً بنزع الصفة والماهيّة. ولم يترك محالاً لتفسير الترابط على أساس التضمّر، والأفراد المندرجة، بل على أساس حمل الماهيّات ونزعها ١٠. والأخذ بالاستغراق في حال القضايا الموجبة، إنما يكون حينا يستحيل وجود جزء من الموضوع لا تحمل عليه الصفة. بنها بكون في حال السلب، حين بقال ليس المحمول مقالاً على أي جزء أو كلّ من الموضوع. و يمكن صياغة هذه المسألة العويصة في ما يلي : صفة الصفة صفة للشيء نفسه ، ورفع الصفة رفعها عن الشيء نفسه . والمحمول على الكلِّ محمول على البعض نفسه، وغير المحمول على الكلِّ غير محمول على البعض. ويوحى الكلام الأخير بهذا الالتباس الذي اختلط فيه الأمر على الباحث ١١، كيف يكون هناك إطلاق صفة ، وكيف نحكم بهذا الإطلاق على الجزء والبعض؟. لذلك نقول بوجود البعدين عند أرسطو

وكان أن عرض قياسه على ثلاثة أشكال رئيسة، لكلّ منها شروطه الحاصّة. لكنّها تخضع لقواعد القياس كلّها، وتتميّز بعضها عن البعض بحسب موقع الحدّ الأمسط فيا.

وضع أرسطو الأشكال الثلاثة تبعاً للترتيب التالى:

Ibid., pp. 13 - 14.

١١. النشار، علي سامي، المنطق الصوريّ منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة، القاهرة، دار المعارف،
 ١٩٦٥. صر ١٣٦٨.

| الشكل الثالث"   | الشكل الثاني | الشكل الأوّل |
|-----------------|--------------|--------------|
| أكبر أوسط       | أوسط أكبر    | أكبر أوسط    |
| أصغر أوسط       | أوسط أصغر    | أوسط أصغر    |
| أكبر بعض الأصغر | أكبر أصغر    | أكبر أصغر    |

لكنّ هذا الترتيب" ما لبث أن عدل المناطقة عنه واتّبعوا الترتيب الذي سنعرضه لاحقًا.

وسأعطى مثالاً عن الشكل الأوّل لتوضيح الترتيب: متنفّس خاصة الحيوان، الحيوان خاصة الإنسان، ويمكن أن يتعجّب دارس المنطق من هذا الترتيب، لكنّ هذه الأشكال تعبّر عن حقيقة ما ورد عند أرسط في عرضه لكلّ شكل، قبل الدّخول في شروط كلّ منها. ويظهر لنا هذا الترتيب الجانب الجانب المجانب، عيث عمل الأكبر في الأوسط والأوسط في الأصغر. مما يؤدّي بالتيجة إلى حلول الأكبر، أي الماهية والصفة، في الأصغر، بحسب الشكل الأوّل. يبنأ وتبد المدسيّون الأشكال الثلاثة على الطريقة التالية، والتي شاعت فها بعد. وهي تستند إلى تضمّن الأوسط في الأكبر والأصغر في الأوسط، وبالتالي في الأكبر نتيجة.

| الشكل الثالث | الشكل الثاني | الشكل الأوّل |
|--------------|--------------|--------------|
| أوسط أكبر    | أكبر أوسط    | أوسط أكبر    |
| أوسط أصغر    | أصغر أوسط    | أصغر أوسط    |
| أصغر أكبر    | أصغر أكبر    | أصغر أكبر    |

ويصبح المثال الذي أعطيناه: الحيوان متنفّس، الإنسان حيوان، فالإنسان هتنفّس.

يشترط أرسطو في تركيب الشكل الأوَّل شرطين:

- أن تكون القدّمة الصغرى موجبة 11.
  - أن تكون المقدّمة الكبرى كلّية ° .

أمّا سبب الشرط الأوّل فهو التالي ، إذا لم تكن الصغرى موجبة لكانت سالة ، ممّا يعطى نتيجة سالة . ونعلم أنّ عمول القضايا السالة يكون مستغرقاً حسب المسطّح الذي عرضناه والذي يلحص قواعد الاستغراق. بينا يكون هذا المحمول في المقدّمة غير مستغرق ، بحسب المسطّح ، لأنّه عمول لقضية موجبة . فلا يمكن استغراق حدّ بالنتيجة ما لم يكن مستغرقاً في المقدّمة . وتفسح شروط أرسطو هذه وشروح " ، المجال للتفسير الماصدقيّ . ومؤداه أنّه لا يمكن جعل حدّ يشمل ويتفسيّن الآخر بدون أن يكون شاملاً أيضاً بالقدّمة . وحتى لا يمكم على الكلّ بالنتيجة بدون المكدّم على الكلّ بالنتيجة بدون المكدّم على الكلّ بالنتيجة بدون المكدّم على الكلّ بالنتيجة بدون

وسب الشرط الثاني ، أن المقدّمة الكبرى إن لم تكن كلية فهي جزئية . وإذا عدنا لمسطّح قواعد الاستغراق فإنّنا نجد ، محمول القضايا الموجبة غير مستغرق ، وهو الأوسط في الصغرى .. والقضايا الجزئية موضوعها غير مستغرق أيضاً ، وكنّا قد فرضنا الكبرى جزئية . فبدًا لم يكن الأوسط مستغرقاً لا في الكبرى ولا في الصغرى ، مما يؤدّي إلى خلل في تركيب القياس استناداً إلى القواعد المستخلصة والمعروفة . وتبح شروح أرسطو أيضاً النظر للمسألة من خلال الماصدق ، إذ لا يقوم الأوسط بدور الربط بين الحدّين ، أي بفعل التضمر والدّخول الشعولي مرة على الأقلّ في أحد الحدود لربطه بالآخر.

ينتج الشكل الأوّل أربعة أضرب: الكلّي والجزئيّ في حالتي الإيجاب والسلب، لذا يسمّى شكلاً كاملًا′′.

| bid., p. 17.       | 17. |
|--------------------|-----|
| bid., pp. 16 - 17. | .70 |
| bid., pp. 15 - 20. | .77 |

يشترط أرسطو في تركيب الشكل الثاني شرطين ١٨٠٠

· ١. أن تكون إحدى المقدّمتين سالية ١٩٠٠.

أن تكون المقدمة الكبرى كلّية ٢٠.

وضع أرسطو الشرط الأوّل لأنّ الفنديين إن كاننا كلناهما موجبتين فإنّ الأوسط وهو محمول فيهما معاً سيكون غير مستغرق بحسب المسطّح \_القضايا الموجبة لا يكون محمولها مستغرقاً\_.

وأخذ بالثاني لأنّه: إذا كانت الشيجة سالية، لأنّ إحدى المقلمتين سالية تبعاً للشرط الأوّل، فإنّ الحدّ الأكبر فيها مستغرق. بينا يكون الأكبر موضوعاً في المقدّمة الكبرى، مما يستلزم كليّها، كون القضايا الكلّية موضوعها مستغرق بحسب المسطّم. وهذا الشكل لا ينتج صوى النتائج السالية، وله أربعة أضرب.

وقد اشترط أرسطو في تركيب الشكل الثالث شرطين أيضاً:

إيجاب المقدّمة الصغرى.

٣. أن تكون النتيجة جزئيّة ٧٠.

إعتمد أرسطو الأوّل مستنداً إلى مراعاة الاستغراق، والذي تكلّمنا عنه في الشكل الأوّل. وأراد الثاني بناء على ما يلي: لما كانت الصغرى موجبة، فإنّ الحدّ الأصغر محموفًا <sup>٧٧</sup> غير مستغرقاً في الأصغر محموفًا <sup>٧٧</sup> غير مستغرقاً في التيجة ؟ وهو غير ذلك في المقلمة. لذا التبجة . لأنه كيف يؤخذ الموضوع كلياً في التيجة ؟ وهو غير ذلك في المقلمة. لذا ينحتم أن تكون التيجة جزئية لأنها تلك الوحيدة فقط التي لا يكون موضوعها مستغرقاً ، وهو الحدّ الأصغر هنا. لا ينتج هذا الشكل سوى النتائج الجزئية ، وهو غير تام ". ولم يُشرِ أو يعترف أرسطو بشكل رابع للقياس. لكنّه قال إمكانية الاستنتاج

Ibid., p. 38

من الشكل الأوّل بطريق غير مباشر. وهذا ما سماه الأشكال غير المباشرة للقياس!".
وقال بإمكائية الاستتاج من الشكلين الآخرين. لكن الاستتناج من الأوّل وحده يُغيّر
موقع الحدّ الأوسط. ينها يبقى الأوسط نفسه في الاستتناج من الشكلين الآخرين.
وقد يشم الاستتناج من الأوّل بعكس الشيجة عكساً مستوياً ، أو بعكسها عكساً
مستوياً مع وضع المقدّمين الواحدة مكان الأخرى، فيتنج من ذلك خمسة أضرب
ملحقة بالشكل الأوّل. ولم بعوف الشكل الرابع حتى جالينوس، الذي اقترن باسمه.
ويقال إنّ ثيوفواسطوس، تلميذ أرسطو، تحدّث عن الشكل الرابع واعتبره قلباً
للأوّل أو غير مباشر له\*\*.

ولم يضع أرسطو ما سبق ذكره من ترتيبات وأشكال عنصرة ومكففة ، كما لم يحدد خلفيّات الاستغراق. إنّا كان عرضه في التحليق الأوّل بطريقة إعطاء المثل ، ثمّ يعمد بعدها إلى إثبات صحة المثال أو عدمها ، مستعملاً كلّ أنواع القضايا من ناحية الكمّ بعده والكبّ في كلّ شكل. فيخرج بحصر الأشكال الصحيحة ، ويستخرج من جاء بعده الشيوط . وقد ردّ أرسطو أشكال القياس إلى الشكل الأوّل » وذلك بالانعكاس ، أو ينتج كلّ أنواع القضايا . وذكر القياسات ذوات الجهّة في التحليقي الأوّل ، وهي ينتج كلّ أنواع القضايا . وذكر القياسات ذوات الجهّة في التحليقي الأوّل ، وهي ينتج كلّ أنواع المتفايا . وذكر القياسات أوات المؤلف الوودي والاصطراري والممكن ، وعلق التحليقي الأوّل ، وهي قياس فصعيف ، إذا رأى أن القسمة تأخذ الحد الأوسط على أنّه أكبر. ولقد أكد في نهاية صعيف أذا رأى أن القسمة القياس ، على مجموعة ضوابط ، حدّد فيها القياس المقالد الأولى ، التي عالج فيها بنية القياس ، على مجموعة ضوابط ، حدّد فيها القياس أقيمة الشكل القياس ، وأشار بوضوح إلى ردّ معظم أقيمة الشكل القياس الشكل الأوله من الشكل الأوله عن الشكل المشرين الأولين من الشكل الأوله . ونشاطط على الشكل الشاري وضوابط على الشكل الشاري وضوابط على الشكل الشاري وضوابط على الشكل الشارية المقال المناس وضوابط على الشكل الشكل التاني والشاكل الشار الشكل التاني والشائل الشار القياس الشكل الشكل القياس الشكل الشكل القياس وضوابط على الشكل الشكل التعال القياس وضوابط على الشكل الشكل القياس وضوابط على الشكل التعال وضوابط المناس الشكل التواني وضوابط المناس الشكل التعال القياس وضوابط على الشكل التعال القياس وضوابط على الشكل التعال القياس وضوابط التعال الشكل التعال التعال والشكل التعال التعال والشعر وضوابط على الشكل التعال التعال والتعال التعال التعال والتعال والتعال التعال التعال والتعال والتعال التعال التعال التعال التعال والتعال التعال التعال

| bid., pp. 39 - 42.                          | . V <b>t</b> |
|---------------------------------------------|--------------|
| Blanché, La logique et son histoire, p. 57. | .٧0          |
| Aristote, Organon III, pp. 40 - 42.         | . ٧٦         |
| bid., pp. 23 - 43.                          | . ٧٧         |
| # 11 100 100                                | VA           |

| ۷۹٤  | بمار إحداه  | ف أو إض   | 'نتباه لحذ | الصغرى والا           | الكبرى و  | لقنسة | فحص ا،     | يجب     | _ |
|------|-------------|-----------|------------|-----------------------|-----------|-------|------------|---------|---|
| موقع | نهها نتبيّن | كالها، وم | ة إلى أش   | , ر <b>دّ الأقي</b> س | أساسياً ف | حجرأ  | المقدّمتان | تعتبر ا |   |
| _    |             |           |            |                       |           |       | وشكل       |         |   |

- يجب أن يُراعى الكمّ في المقدّمات ، حتى لا تكون الحدود متوهّمة ومموّهة . - يجب أن يُراعى الكمّ في المقدّمات ، حتى لا تكون الحدود متوهّمة ومموّهة .

يجب أن يكون الحدّ الأوسط واحداً في المقتمتين، حتى لا تكون لدينا أربعة
 حده د.

\_ يجب أن يحدّد نوع الحمل، بمعنى أن نلاحظ إذا كانت المقدّمة حمليّة أم

يُقال عنه ، إنّه لا يجوز أن نقول شيئًا مقولاً على الآخر في النتيجة ما لم يكن مقولاً على هذا الكلّ في الفتّمة ^ \_ . أي لا يجوز أن تتجاوز حدود النتيجة حدود المقلّمتين.

يدور بحث أرسطو في المقالة الثانية من التحليليّ الأوّل حول محورين. أوّلها: نتائج القياس صدقاً أو كذباً.

ثانيهما: بعضُ أنواع الأقيسة والتعليلات القريبة من القياس السلجستي.

ستعرّض للمحور الأوّل في البداية، ولما قاله من كذب المقدّمات الذي ينتج صدق النتيجة أو العكس، لنبيّن صوريّة السلجستي.

الصدق والكذب في الشكل الأوّل:

- لا ينتج من مقدّمات صادقة نتيجة كاذبة.

عكن أن نستنتج من مقدمتين كاذبتين نتيجة صادقة بالواقع فقط <sup>٨٠</sup>.
 اذا كان ماذي الطان كاذبتين حادد ألم عن ما التاراة المرادة مناله

إذا كانت المقدّمة الثانية كاذبة استناداً إلى فضيّها المقابلة الصادقة ، فالتبجة صادقة ، وتكون التبجة وحكمًا ، في حالتي ورود الفضيّة الثانية كلّبة أو جزئيّة . وحتى يتبلور الأمر ويُضح سنضع مسطّحاً بينن أحكام الصدق والكذب في

| Ibid., p. 164. | .٧٩  |
|----------------|------|
| Ibid., p. 183. | ٠٨٠. |
| Ibid., p. 211. | . ٨١ |
| Ibid., p. 212. | . AY |

القضايا المتقابلة؛ لما يعكسه ذلك من أثر وتبسيط في إدراك الصدق والكذب يالقياس.

التقابل تحت التضاد

|          | <u>.</u> . |
|----------|------------|
| ج س      | ج م        |
| صادقة    | كاذبة      |
| غير معرو | صادقة      |
|          |            |

| ، بالتضاد | التقابإ |
|-----------|---------|
|-----------|---------|

| 5425       |       |
|------------|-------|
| ك س        | ٦ م   |
| كاذبة      | صادقة |
| غير معروفة | كاذبة |

#### التقابل بالتناقض

| ج م   | ك س   | جـ س  | د ع   |
|-------|-------|-------|-------|
| كاذبة | صادقة | كاذبة | صادقة |
| صادقة | كاذبة | صادقة | كاذبة |

## التقابل بالتداخل

| جـ م<br>جـ س | كم →<br>كس ك |
|--------------|--------------|
| صادقة        | صادقة        |
| غير معروفة   | كاذبة        |
| كاذبة        | كاذبة        |
| صادقة        | غير معروفة   |

ينطلق أرسطو من هذه الأحكام ليثبت صدق النتائج في القياس أو كذبها، تبعاً لما ذكرناه سابقاً. وسنورد توضيحاً بعض الأمثلة:

آب مقدّمة كبرى كلّها كذب

اج صادقة آج النتيجة كاذبة. رُحِيع ذلك إلى السبب التحليلي التالي : إنْ رآب)كاذبه و (ليس آب صادقة ، كما هو مين بالتضاد . فتعلو النتيجة (ليس آج) . بينما الشيجة (آج) ، كاذبه إذاً. و يمنى آخركل صدق لسلب الأكبر عن الأوسط يؤدّي إلى كذب إثبات الأكبر على الأصغر في المتيجة . فلما قلنا عندما تكذب الكبرى تكذب التيجة ^^. وتستند هذه الأحكام إلى مسطّح التقابل .

مثل آخر: إذا كانت آب صادقة.

ب ج کاذبة ، آج صادقة

لأنه إذا أخذت (آ) في كلّ (ب) و (ب) في بعض (ج) فالتيجة (آ) في بعض (ج) صادقة. إذ يقابل كذب الجزيَّة ، بحسب المسطّع السابق ، كلّية معروفة .وربّما صدق الحكم في التيجة على البعض ، من غير البعض الذي ارتبط في مقدّمة (بج) الكاذبة. و بمكننا أن تختصر لوحة للشكل الأوّل في هذه الطريقة :

| التيجة | المقدّمة الصغرى | المقلمة الكبرى |
|--------|-----------------|----------------|
| ص      | ص               | ص              |
| ص      | ئ               | ك              |
| ك      | ص               | ك              |
| ك      | ئ               | ص              |

لن نكرّر الأمر في الشكل الثاني<sup>4</sup>، بل سنعطي النتيجة مختصرة في هذا المسطّح. والأمر نفسه في الشكل الثالث^<sup>م</sup>.

| Ibid., p. 212. | Ar | Ibid., p. 216. | Ag

Ibid., pp. 220 - 221.

|   |         | الثالث |        | _ |         | الثاني |        |
|---|---------|--------|--------|---|---------|--------|--------|
|   | النتيجة | الصغرى | الكبرى |   | النتيجة | الصغرى | الكبرى |
|   | ص       | ص      | ص      |   | ص       | ص      | ص:     |
|   | ص       | 의      | ಟ      | ĺ | ص       | ك      | 실      |
| I | ص       | ك      | ص      |   | ص       | ص      | ట      |
|   | ص       | ص      | 실      |   | ص       | 의      | ص      |

نستخلص مما سبق وجود الائتجاه الشكليّ في القياس الأرسطويّ، وقلّة امتمامه بالصدق الواقعيّ الماديّ التجريبيّ. وفذا أطلق على القياس السلجستي القياس الصوريّ، فهمّه كان التوافق مع ذاته المتمثّل بالقواعد الصوريّة. وقد استند المسلمون إلى هذه الأبعاد، واعتبروا هذا القياس آلة شكليّة تعصم اللهن عن الحطاً، أو معياراً للعلم، بالإضافة إلى أبعادهم الخاصّة التي سنراها لاحقاً عند الغزالي.

وسنطّلع في المحور الثاني من المقالة الثانية على البرهان الدوريّ والقياس بالحلف والتمليلات القريبة من القياس. وكان أرسطو قد عرضها جميعها في التحليليّ الأوّل. يمين البرهان الدوريّ تنبجة القياس مقدّمة في قياس جديد معدّ للبرهنة. ويشبه قياس الحلف البرهان السابق نسبيًّا. إذ يتركب من وضع نقيض نتيجة القياس القديم مقدّمة، بضاف إليها مقدّمة ثانية <sup>٨٨</sup> للحصول على نتيجة قياس جديد. ويُخلف قياس الحلف عن البرهان الدوريّ في كونه لا يأخذ بنتيجة القياس الذي تم قيله، مثلًا يفعل البرهان الدوريّ في كونه لا يأخذ بنتيجة القياس الذي تم قيله، مثلًا يفعل البرهان الدوريّ في

إستخدم منذ القبلس عند التكلين غاجبية الحسم واللكاع من العقيدة . ويمكن مراجعة عكة مصادر في علم الكلام للتأكد من تمثي منذ القبلس. وأشهرها : المال والنحل ونهاية الإنداء في علم الكلام للشهرساني. ومقالات المهلامتين الأشعري . والقرق بين الفيرق للبغدادي . وشمي الإسلام لأحمد أمين. وقد وردت هذه المراجع في القائمة بالعهارس. تنقسم التعليلات القريبة من القياس إلى قسمين: قسم يقبله أرسطو وقسم يرفضه. يبحث القسم المرفوض في مجموعة الأقيسة التي لم تراع فيها قواعد القياس السلسجني، إن كان لجهة طبيعة المقدّمات والحدود وكيفيّة التداخل، أو لجهة عدم مراعاة الكيف. والكمّ. أشدما قبله أرسطو من الأقيسة فأهمة: الاستقراء والبرهان بالمثال.

أَمَّا الاستقراء: فيلحُصه أرسطو بأنَّه الحكم على الكلِّي بما يوجد في جزئياته من دون الواسطة^^. بينا يحتاج القياس السلجستي إلى واسطة تربط بين الأصغر والأكبر من حدوده، بعكس الاستقراء الذي ينتج الأكبر فيه من الأصغر^^.

وأما البرهان بالمثال: فهو قياس جَزِيِّ على جَزَيِّ، إذ يرتبط الحَدَّ الأكبر بالحدّ الأصغر بواسطة حدّ شبيه للأصغر. وأعطى أرسطو مثالاً عليه قائلاً: «إنْ تتال المتاحمين مذموم، مثل قتال أهل فيها لأهل فوقيا المذموم، ولأنَّ قتال المتاحمين مذموم، فقتال أهل أثينا لأهل ثيها هو قتال المتاحمين، فإذاً هو مذموم، "\.

إستخدام المسلمون قياس التمثيل، ولاسيّما في الأقيسة الفقهيّة، وفي الأحكام المثماسة.

### البرهان واليقين :

. ۸۸

تدور كتب أرسطو المنطقة الباقيّة حول طبيعة المقدّمات، فهي تناول البقين المنطقيّ. ويقرّر أرسطو في التحليليّ الثاني، أنّ لكلّ علم معرفة متقدّمة، أي لكلّ علم مسلّمات ومعطيات ينتج عنها نتائج معيّنة. وتُسمّى هذه المسلّمات بالمسلّمات الموضوعة وضعاً (Thèse)، وتُسمّى أكسبوما، أي بديهيّ ومتعارف".

يُعالج أرسطو القياس الجدليّ في كتاب الطوبيّقا. ويعتبره منتجاً لقضايا تنقدّمها مقدّمات مزيّفة ٢٠. وتنحصر المعالجة في كتاب السوفسطيقا بأنواع الكلام ، الذي

Aristote, Organon III, pp. 312-313.

٨٩. عرف المسلمون الاستقراء، واستعملوا الجزئيّات المجرّبة ــ ابن نيميّة وعلي سامي النشار.

Aristote, Op. cit., pp. 314 - 315.

٩١. أرسطو: منطق أرسطو، التحليلات الثانية، تحقيق عبد الرحمن بدوي، الجزء الثاني، القاهرة، التهفة المسريّة، ١٩٤٩، ص ١٩٠٥.

٩٢. المرجع نفسه، ص ٤٦٩.

ينقسم بدوره إلى تعليميّ وجدليّ وامتحانيّ ومماحك<sup>١٢</sup>. ثم يشنّ أرسطو هجوماً على السفسطة في آخر الأمر، معتبراً المشنغل بها كاذباً أو ضعيف الاعتقاد<sup>11</sup>.

وبهذه اللمحة المفتضة التي ركزنا فيها على أسس المتطق والقياس السلجستي الصوري تختيم الكلام في منطق أوسطو. وقد شكل هذا المنطق بناء شاخاً وقاعدة منطقتة على مرّ العصور. فتأثر به المسلمون، بل الشعوب والحضارات جميعاً. وخصوصاً تلك التي تعاطب بالفكر والفلسفة والرياضيّات. وتجدر الإشارة إلى أن المنطق كان قد مرّ في مراحل عدة، فأضيفت عليه الشروح والتحليلات إلى أن وصل العالم الإسلام .

## ٢. تناول المنطق بعد أرسطو تلامذته، وأشهرهم:

ثيوفراسطوس: (القرن الثالث ق. م) حمل راية المذهب بعد أستاذه، وسعى في نشره وبسطه. وكان ثيوفراسطوس أوّل من ألْحَقَ التلفيق بأرسطو، ثمّ استمرّت المحاولة بشكل واسع فيا بعد". فقد أكمل ما قاله معلّمه في المسائل المنطقية شارحاً، وأضاف إليه القضايا الشرطية\"، ولاسبيًا المنفسلة منها. وإنّ أوّل من ظهرت على أبديها هذه القضايا كانا ثيوفراسطوس وزميله أديموس الرودسي (القرن الثالث ق. م)\".

وسنوضح الشرطيّ بالمثالين التاليين:

الفضيّة الشرطيّة المتصلة: إذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود. الفضيّة الشرطيّة المنفصلة: إمّا أن يكون العدد شفعاً أو وتراً. (أي مزدوجاً أو مفددًاً.

٩٣. المرجع نفسه، الجزء الثالث، ص ٧٤٨.

٩٤. المرجع نفسه، ص ٧٤٩.

٩٠. البستاني: دائرة المعارف، المجلّد ٩، ص ٤٣٤.

<sup>93.</sup> وأيضاً النشار، على ساعى المنطق الصوريّ منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة، ص 182.

٩٧. المرجع نفسه، ص ٤٤٨.

ويتركب القياس الشرطيّ من مقائمة شرطيّة ومقائمة حملية، أو من مقائمتين شرطيّتين. وقد عنى ثيوفراسطوس بكتاب العبارة وركز عليه، وقيس عن أرسطو تمييزه للقضايا بين مُحدَّدة وغير مُحدَّدة. واعتبر أن القضايا ذات الموضوع الجزيّ والقضايا المهملة فهي. غير انحدَدة \*\* وقد أعطى المسلمون مثالاً مشهوراً عن المهملة (إلنَّ الانسان لني خسر). أكملت أعمال ثيوفراسطوس متطن أرسطو، وخصوصاً تلك التي قائمت القياس الشرطيّ والذي شكّل مع الحمليّ بناء متكاملاً لنظريّة القياس كلاً موحدًاً \*\*.

الإسكند الأفرويسي (٣٠٠ م): أدسلم الإسكندر المجموعة الأرسطية على ذلك النقط من التلفيق، وكان الرجل آخر عظماء المشأنين... وأصالته الأرسطية لم تمنعه من أن يلتبس عليه المذهب الأرسطي الصحيح. فقير الكثير في ما خطفه أمامه من تراث فكري. وهو الذي شق الطريق بنوع خاص إلى ما ذهب إليه العرب، "". لم تعط أعمال الإسكندر أهمية في الترجبات العالمية، لكن الأرجع أنه تناول مسائل القياس، واعتنى بالشرطي منها، كما أدخل الرمزية غالباً مكان الحدود والألفاظ في القيسة. واستعمل للحد رمزاً وللقضية رمزاً. وظهرت لديه ثلاثة رموز، ثالباً بدأه: بأن التيجه إذاً وحساب القضايا من كلام قوانين إلى كلام دري للاستدلال"".

فورفوريوس الصوري ( ۲۹۸ م): إثبجه اتجاه أفلوطين ( ۲۷۰ م) حاملاً النزعة الماورائيّة الروحانيّة. واستند كلاهما إلى ما شاب آراء أرسطو والتلفين الذي لحقه من شرّاحه ومدرسته. وسُمّي هذا: وفلسفة وساطيّة قائمة على رواسب المذاهب المتضاربة آ<sup>۱۱</sup>، وأطلق على ما أخرجه أفلوطين وفورفوريوس من تعالي وأفكار اسم الأفلاطونيّة المحدثة، لما خالط أعالها من مزج أرسطويّ أفلاطونيّ.

١٠٢. البستاني، دائرة المعارف، المجلد ٩، ص ٤٣٤.

وضع فورفوريوس كتاب الايساغوجي أو المدخل وكان الكتاب ومدخلاً إلى كتاب المقولات المنحول لأرسطو، ثم إن له شروحاً في شتّى كتب المجموعة الأرسطيّة، ولاسبّيا في كلّ كتب الأورغانون الذي كان هو الواضع لتنظيمه كلاً منطقاًها "ك.

وعُرِفَ المدخل إسلاميًا فذكره القفطي (٥٦٥ هـ/ ١٩٦٠ م) بأنّه والمدخل إلى القياسات الحمليّة ا'''. وقد شكّلت أعال فورفوريوس المنطقيّة تتمّة لجهود ندف اسطوس.

قسّم فورفوريوس المقولات إلى: (الجنس، النوع، الفصل، الخاصة، العرض). وألحقت كليّات فورفوريوس الحمس هذه بأرسطو، ونسب إليه تلفيقاً. وسنعطى لمحة عن كلّ مقولة حسيا وردت عند فورفوريوس. وكان العرب والمسلمون قد أخذوا بهذه الكلّيات الخمس ونأزّوا بها في شروحهم المنطقيّة.

 الجنس: هو مبدأ ما للأنواع التي تحته وهو المحمول على كثيرين مختلفين بالنوع<sup>10</sup>.

٣. الفوع: يقال للمرتب تحت الجنس (فالإنسان نوع للحتي) " أ واسترعي انتياه فووفور يوس الاختلاط والتعدّد بين الأجناس والأنواع ، مما دهعه إلى أن يذكر جنس الأجناس ونوع الأنواع ، وما بينها من حالة التوسّط. وقد شكّل جنس الأجناس أعلى الأجناس كلّها وليس له نسبة إلى شيء قبله " أما نوع الأنواع فليس له نسبة إلى ما دونه ، كونه نوعاً للأشخاص والأفراد. وتقع بين الاثنين حال التوسّط حلاً للتعدّد والاختلاط ، إذ قال فورفوريوس عنها : • والمتوسّطات للطوفين يسمّرنها أجناساً بعضها تحت بعض ، ويجعلون كلّ واحد منها نوعاً وجنساً بالقياس

١٠٣. المرجع نفسه، ص ٤٣٤.

١٠٤. القفطي، علي بن يوسف، تاريخ الحكماء، ليبزغ، ١٩٠٣، (فقرة فورفوريوس).

١٠٥. أرسطو، منطق أرسطو، جـ٣، ص ١٠٢٤.

١٠٦. المرجع نفسه، ص١٠٢٧.

١٠٧. المرجع نفسه، ١٠٣٤.

١٠٨. المرجع نفسه، ص ١٠٣٠.

منها جنس أجناس. كان طابع نظرته العام ماصدقيًّا. ونرجَّح أنَّ تسلسل الأجناس العباس عنده انبني على أساس اندراج الأصناف بعضها فوق بعض، بطريقة يشمل أعلاها ما تحته. مثلاً يضم الحمي: النبات والحيوان والإنسان. ويضم الحيوان أنواع الحيوانات والآيسان. بينا يختلف الأمر عند أرسطو، الذي خالط تصنيفه للمقولات المنطون الذي خالط تصنيفه للمقولات النظرة المفهومية إضافةً إلى الماصدق. وكنّا قد ذكرنا ذلك سابقاً، وركّزنا على طبيعة حمل المفهوم الأعلى على الأدنى، بحيث يكون الأخير مستغرقاً به.

ويرى بعضهم أنْ شرّاح أرسطو ومنهم فورفوريوس والشّائيّة الإسلاميّة سارت جميعها على المنهج الارسطويّ معتمدة الجانب الماصدقيّ، وتابعهم في العصور الحدثة هاملان'' أ.

 الفصل: صفة ذاتية تميّز الأشياء من غيرها. ويُقال في الشيء إنّه بخالف غيره بفصل خاص ١١٠.

ويذكر فودفوريوس أمثلة توضيحيّة للفصل: (المنتضّى، الحسّاس، الناطق). فيعتبر التنفّس والإحساس من الفصول المقوِّمة لجوهر الحيّ، وهناك فصول متمّـة للأنواع. بحيث يتقسم الحيّ مثلاً للناطق وغير الناطق، فيختصّ الناطق بالإنسان ويقوّمه...

 الحاصة: صفة عرضية للنوع، تشكّل خاصة هذا النوع. ويمثّل فورفوريوس عليها بعدة أمثلة، منها (ذو الرجلين، والضحك) للإنسان<sup>١١٠</sup>.

 العرض: يقول فورفوريوس فيه، ما يكون وبيطل من غير فساد الموضوع له ۱۱۰ وللعرض مزية الصفة العامة لعدة أنواع. وهو مغاير للفصل والخاصة. كما أنه ليس نوعاً، لأنه صفة عرضة.

بس نوعاً ، لا به صفه عرصیه . نختصر رأي فورفوريوس : بأنّ الجنس يُحمل على أكثر مما يحمل عليه النوع

١٠٩. النشار، المنطق الصوريّ، ص ٣٦٩.

١١٠. أرسطو، منطق أرسطو، جـ ٣، ص ١٠٣٦.

۱۱۱. أرسطو، منطق أرسطو، جـ ۳، ص ۱۰٤۱.

١١٢. المرجع نفسه، ص ١٠٤٩.

١١٣. المرجع نفسه، ص١٠٥٠.

والفصل والخاصّة والعرض. كما أنَّ الجنس سابق على النوع، أمَّا الأعراض فلاحقة غلى الأنواع.

أثّرت المدرسة الرواقيّة في المنطق وتميّزت عن الشرّاح ببعض الجديد والمستحدث إلى جانب شرحها للمنطق الأرسطويّ.

#### المدرسة الرواقيّة :

إشتهرت المدرسة الرواقية في أشينا. وكنان قد أُسَسها زبنون (٢٢٦ ـ ٢٦٤ ق. م). رفع الرواقيون لواء مذهب أخلاقي اشتُهر بالفضيلة والطبيعية. وأخذ فلاسفة هذا النيار بالتجاهات منطقية مختلفة عن أرسطو في بعضها. ففهموا المنطق بمعناه الشامل، وأضافوا إليه الشعر والخطابة ثمّ توسّعوا في الشروح اللغوية "".

يتكوّن العلم عند الرواقين ومن دائرة المحسوس، ولبست معانيه الكلّة إلّا آثار الأحساسات "". ونادت الرواقية، انطلاقاً من هذا، بالحدّ اللفظيّ، فأصبح موضوع الفضيّة عندها جزئيًّا مشخصاً بُشار إليه بالبنان\". ويمكن القول إنّ هذه المدرسة جعلت من الفضيّة نسبة بين شيئين ومغنين، وليس بين ماهيئين، واعتبرت أوّل من أنشأ حساب القضايا، وقد اعتنت بالقياس الاستثنائي، والذي يستخرج التيجة من قضيّة مركّة تضمين نسبة بين حدثين، يُعبّر عن كلّ حدث منها بقضيّة حملية\".

وقد ذهب بروشارد ، حديثاً ، أبعد من ذلك ، فبرهن على أن الرواقيّة ، لم تتبنَّ المنطق الأرسطويّ. بل أنشأت منطقاً خاصاً بها ومشهوراً . وممّا يعكس الحلاف بين المنطقين صورة الحلاف بين الفلسفتين الرواقيّة والأرسطويّة . فينها تعتمد الفلسفة الأرسطويّة مسألتي الجوهر والماهيّة منطقاً ووجوداً ، نجد الفلسفة الرواقيّة تعنى بالأفراد والموجودات المشخصة . بجيث يشكّل المنطق تكاملاً معها في اتجامه الاسميّ، وفي

١١٦. المرجع نفسه، ص ٢٢٥.

١١٧. المرجع نفسه، ص ٢٢٥.

يَّتِهِ للحدَّ اللفظي البعيد كلّ البعد عن الجنس واللعية والكليَّات. عندها يسيَّر الهرجود عن الآخر من غير طريق اشتراكه بالماهيّّ، إنَّا في كونه فرداً مسخَّصاً لا يشبه الآخر\". ثم يضيف: سلّمت الواقيّة بأنَّ والأفكار العامّة –أي التصورات – ليست إلّا أسماء، فلا يوجد في الواقع إلّا الأفراد، أما الكلّي فلا يوجد على الاطلاق،\"".

وأضافت الرواقية على المنطق ظاهرة أخرى، تجلّت في استعمالها الأعداد رمزاً للقضايا بدل الحدود – المستخدمة عند أرسطو وتلامذته –.. ومثالها في الأقيسة الشمطة ما طر:

- ١. إذا كان الأوَّل فالثاني ، ولكن الأوَّل فالثاني إذاً.
- إذا كان الأوّل فالثاني ، ولكن الثاني فليس الأول إذاً.
- ٣. ليس في الوقت نفسه الأول والثاني ، ولكن الأول فليس الثاني إذاً.
- إمّا الأول وإمّا الثاني، ولكن الأول فليس الثاني إذاً.
   و. إمّا الأول وإمّا الثاني، ولكن ليس الثاني فالأول إذاً.

لقد استخدمت الرّواقيّة الأعداد رامزةً إلى القضايا الشرطيّة، وجعلت الْقضايا هذه تتركّب نارة من المتّصلة ونارة من المنفصلة وطوراً من كلّية مركّة فيها التضاد أو

التناقض أو الفاضلة. هذا باختصار ما أسداه هذا اللهب، فأثار ثياراً جديداً. ويقال إنّ علماء أصول اللقة الإسلامي تأثّروا به وتبتّرا الحدّ اللفظي خلال نقدهم لنطق أرسطوا". وقيل أيضاً إن الرواقية وضعت البلغور الأولى للمنظل الرياضيّ، يظهر ذلك من دعوتها إلى الأخذ بالعدد وبالحدّ اللفظيّ، إلى جانب وضعها حساب

Blanché, Op. cit., p. 94.

۸۱۱.

۱۱۹. النشار، على سامي، مناهج البحث عند مفكريّ الإسلام، مضر، دار المعارف، ۱۹۹۱، ص. ۱. ويكن مراجعة بعض المراجع التالية للتوسّع:

<sup>Hamelin, Octave, Sur la logique des stoïciens, l'année philosophique XII, 1901.
Brochard, V., La logique des stoïciens, 2e étude, reproduit dans les études de philosophie ancienne et de philosophie moderne, Paris, Vrin, 1912.</sup> 

Blanché, Op. cit., p. 116.

١٢١. تني الدَّين بن تيميَّة أحدهم. (القرن السابع الهجريُّ) وراجع النشار السابق الذكر.

القضايا. «فرسل» مثلاً، يعلن في القرن العشرين أنَّ الحدّ الحقيقيّ هو الحدّ اللفظيّ<sup>١٢</sup>٢.

ننتقل بعد هذا العرض لشرّاح أرسطو وللرواقيّة إلى ذكر كيفيّة وصول المنطق الأيدى العربيّة والإسلاميّة.

إمنة تأثير الأفلاطوئية المحدثة إلى أثبتا، وأشهر مَنْ منَّلها هناك ابروقلس (٢٠٠ – ٤٨٥م)، الذي شرح أفلاطون وأقليدس وضاع جزه من كتبه ١٠٠٣. ويلغ تأثيرها سورية أيضاً على يدّ بمبمليخوس (٢٧٠ - ٣٣٠م)، تلميذ فورفوريوس. ينا استرت في الاسكندرية، نقطة انطلاقها، حتى القرن السابع المبلادي، تاريخ دخول المسلمين إلى مصر.

وقد لخص الفارابي هذه الحقية وما تلاها، وكيفية تشمّب الفلسفة فقال: «اتتقل التعليم بعد ظهور الإسلام من الإسكندريّة إلى أنطاكية وبني بها زمناً طويلاً إلى أن بني معلّم واحد، فتعلّم منه رجلان وخرجا ومعها الكتب. فكان أحدهما من أهل حرّانً<sup>114</sup>. والآخر من أهل مرو<sup>116</sup>.

وأمًا الذي من أهل مرو فتعلّم منه رجلان أحدهما إبراهيم المروزي والآخر بوحنا ابن حيلان. وتملّم من الحرّاني إسرائيل الأسقف وقويري وسارا إلى بغداد، فتشاغل إسرائيل بالدين وأخذ قويري في التعليم. وأمّا يوحنا بن حيلان فإنّه تشاغل أيضًا بدينه. وانحدر إبراهيم المروزي إلى بغداد فاقام فيها، وتعلّم من المروزي مثّى بن يونان وتعلّم سن يوحنا بن حيلان وقرأت عليه آخر كتاب البرهان ٢٠٠٠.

وانتشرت إلى جانب مدرسة أنطاكية القريبة من بلاد فارس مدرستا: الرَّها

١٢٢. رسل، برتراند، أصول الرياضيات، جداول، ص ١٦ وص ١٨.

۱۷۳٪ كرم، بوسف، تاريخ الفلسفة في العصر الوسيط، مصر، دار الحارف، ۱۹۲۰ ص ۱۹ ــ ۲۲. وأيضاً أبو ربان، محمد علي، تاريخ الفكر الفلسفيّ في الإسلام جـ ۱، بيروت، دار النهضة العربيّة، ۱۹۷۰،

ص ٩٩. ١٣٤. تقع شال شرقيّ سورية وشهال غربيّ العراق على الحدود التركيّة بين دجلة والفرات.

۱۲۵. وکانت مرو هذه عاصمة خُراسان.

١٢٦. أي الفارابي.

١٢٧. إبن أبي أصبيعة، عيون الأنباء في طبقات الأطّباء، طبعة الفاهرة، ١٨٨٢، جـ١، ص ١٣٥.

١٢٨. البستاني، دائرة المعارف، الجلّد ٩، ص ٤٣٧.

١٣٩. أمين، أحمد، فجر الإسلام، القاهرة، مكتبة النهضة المصريّة، ١٩٦٤، ص١٣١.

١٣٠. المرجع نفسه، ص ١٣١.

# الباب الأوّل

إستعراض الحدّ والقضيّة والقياس في كتب الغزالي المنطقيّة

شُيَّة هِذا الباب إطلالة على منطق الغزالي وشرحاً لأبحاث. ولم يتطرّق بالنحليل إلى خلفيات المنطق استيفاء لما ورد عند الغزالي أوّلاً. فتم تصوير الوقائع القائمة في كتبه تمهداً إلى ذلك التحليل.

وطُوِيَ الباب على ثلاثة فصول، وعلى التمط نفسه في التقسيم الكلاسيكيّ للمنطق: الحدّ والقضية والقياس. علماً أنْ كتب الغزالي المنطقية تطوّرت بتطوّر حياته، وتبدّلت مع ميله الإسلاميّ والصوفيّ المتمثّق. لذا فإنْ تغيّر مضامين كتبه يقترن ويتساوق مع تطوّر نظرته المعرفيّة، إيّان شكّه ويقينه وخلال مراحل حياته حمماً

## توطئة: الغزالي (٤٥٠ ــ ٥٠٥ هـ / ١٠٥٩ – ١١١١ م.)

ولد الإمام أبر حامد محمد بن أحمد الغزالي' في طوس ، في خُراسان . فهو فارسيّ الأصل والمولد . وكان لطوس في تلك الحقبة مكانة في نفوس الناس . فغياقبر هارون الرئيد (۱۷۰ – ۱۹۳ هـ / ۷۸٦ – ۸۰۹م) ، وقبر الإمام الرضا (توني ۲۰۲ هـ / ۸۲۳م) . وكانت تصل المدينة رياح التيّارات الفكريّة المتعدّدة ، فنشطت بها حركات التصوّف وزوايا التعلم.

كان والد الإمام قد حرص على تعليمه مع أخيه . ولما حضرته الوفاة عهد بها إلى صديق له من المتصوّفة . فوفي بالعهد : أمانة توجيه الصبيّين وتعليمها. وما لبث أن أرشدهما للالتحاق بالمدرسة النظاميّة ، التي أنشأها نظام الملك (توفي ٤٨٥هـ / ١٠٩٢م) بعد أن ضافت الأحوال بهذا المتصوّف والمربّي الوفيّ. فتابع الإمام تعليمه

١. نذكر المصادر والراجع منا مقتضية نظراً لكثرتها، على أن نفضكها كاملة في تب المصادر والراجع. طبقات الشافئة جـ ٢ ص ١٩١٦، طنوات اللدب جـ ٤ ص ١٠، وقبات الأعيان جـ ٢ ص ٢٠٠١، البدلية والبهاية جـ ٢ م ١٧٧، الكامل لا والأبر جـ ١٠ ص ١٧٠، تاريخ بيان الوردي جـ ٢ ص ٢١٠، المقصر الإلى الفاحة جـ ٢ ص ٢١٠، المقصر الإلى الفاحة حـ ١ ص ١٣٠، تاريخ الشعرب الإلمائية من ٢٧٠، كما يعتبر كتاب المقتلد من الفلال سجلاً لحياة الإمام العلمية. يبروت، دار الأنساس، ١٩٦٧.

في النظاميّة ، وتوجّه بعدها إلى جرجان طلباً للاستزادة من العلم. نمّ عاد بعدها إلى طوس يتمثّل ما تلقّاه ويفيد منه . وانتقل في عام (٧٠٦ هـ / ١٠٧٨ م) إلى تيسابور حيث التقى فيها إمام الحرمين (٤١٩ = ٤٧٨ هـ / ١٠٢٩ – ١٠٨٦ م) وفي هذه الأثناء تلقّر: الأصول.

درس الإمام الحكمة والفلسفة والمنطق والجدل وفهم المسائل العلمية المختلفة وقصد بعدها نظام الملك في معسكره، فأعجب به وزير الدولة وقدّمه وولاه التدريس في النظاميّة ببغداد عام 4.7% هـ. وخرج بعدها عام 4.۸٪ هـ قاصداً الحجّ في الحجاز، بعد أن استناب أخاه للتدريس فيها.

لِم تكن غايته الحجّ فقط، إنَّا أراد في رحلته متنفَّساً بعد أن عصفت به أزمته الشكُّنَّة، وأدَّت به إلى التنقّل والارتجال زهاء عشم سنوات. ويقول يروكلان عن هذه المرحلة من عمر الغزالي: وتخبُّط برهة في دياجير شكوكيَّة حادَّة ، ظهر استعداده لها منذ شبابه الأوّل. \_ يؤيّد هذا تأصّل الشكّ في نفسيّة الغزالي وصولاً لليقين التام ـ وفيها هو يجوز هذه الأزمة الروحيّة، تمّت له تجربة دينيّة حاسمة. فكما تحرّك النبيّ لأداء رسالته بدافع الحوف من الحساب المرتقب بوم الحشم ، هكذا عصفت بالغزالي أعاصير من الأسئلة حول الآخرة والبعث، فلمّا كانت سنة ١٠٩٥م اعتزل منصبه الساميّ ببغداد وطفق يتنقل في البلاد ... ٧٠. فقصد دمشق أوّلاً وأقام فيها ، وما لبث أن انتقل إلى ببت المقدس فالحجاز . ثمَّ أخذ يُرتحل ما بين دمشق وطوس ، إلى أن استقر في بغداد مجدّداً. فعقد فيها مجالس علميّة مختلفة متحدّثاً عن كتابه: (إحياء علوم الدين). واستبدّت رغبة العودة إلى الأهل والديار، فعاد إلى أسرته معتزلاً الحياة الاجتماعيّة. لكنّ الوزير فخر الدين بن نظام الملك قصده يرغب إليه التدريس في نظاميَّة نيسابور. وألحّ عليه بعد انتشار صيته وعلوّ مكانته. فاستجاب الغزالي إلى ذلك ، ولكن إلى حين. فقد آثر الرجوع إلى وطنه ، وهناك ابتنى مدرسة قرب بيته لطلبة العلم، وخانقاه للصوفيّة، ووافته المنيّة عام (٥٠٥ هـ / ١١١١ م) وهو في تمام رجولتهُ.

بروكلمان ، كارل ، تاريخ الشعوب الإسلامية ، ترجمة فارس والبعليكي ، بيروت ، دار العلم للملايين ، ١٩٦٨ ، ص ٧٧٠.

وصفه أستاذه أبو المعالي الجويني بأنَّه بحر مغدق لسعة معرفته. وقال عنه السبكيُّ في الطبقات: ٩لا يعرف قدر الشَّخص في العلم إلَّا مَنَّ ساواه في رتبته في نفسه. قال ، وإنّا نُعرف قدره ، عقدار ما أوتبه هو ... ، ".

وقد شقل الغزالي أرباب الاستشراق فتحدّثوا عنه. ومنهم مكدونالد الأميركيّ، وكارا دفو الفرنسيّ، وأو برمان الألمانيّ، وبلاسيوس الإسبانيّ، وريشيرز الإنكليزيّ ، وكذلك اهتم به نيكلسون وغُولد زيهر. قال مكدونالد مقوّماً إيّاه : ولا يسعنا إلَّا أن نقول، إنَّ الغزالي كان فقيهاً عظيماً ومتكلَّماً عظيماً وسياسيّاً عظيماً، وأظنَّه رجلاً واحداً في ثلاثة، مثلًا لعب دوراً مهمًّا في المنطق، أ.

إتسم عصر الغزالي بحياة سياسيَّة واجتماعيَّة مضطربة ، وبانحلال عسكريّ استولت فيه العناصر التركيَّة على الحكم والجيش، فأصبح الحليفة ألعوبة بأيدى السلاجقة، ومن قبلهم البويهيُّون. وكان السلاجقة سنَّة ، ثمَّا أثَّر في تقرَّب الغزالي من وزيرهم نظام الملك. وقابل هذا الحكم السلجوقيّ السنّيّ حكم الفاطميّن الإساعيليّ في مصر ، وبه تحقَّف آمال الاسهاعيليَّة بقيام مملكة °. كما وانتشر الدروز ، وهم الأحوان الذين تفرّعوا عن الإسماعيلية ، في جيال لينان وسورية .

نعمت الحلافة في عهد نظام الملك بشيء من الرخاء، وقد لاقي العلماء والفقهاء كلُّ العطف من نظام الملك، فنال الغزالي قسطاً وفيراً منه. ونشأت آنذاك النظاميّات التي درَّس فيها الغزالي. وقد أدَّى مقتل نظام الملك بيد أحد أتباع الباطنيَّة إلى أن يقف الغزالي من الباطنيّة موقف الردّ والتسفيه ودحض الآراء إلى جانب عوامل أخرى ماعثة على موقفه منها. - إكتنفت زمن الغزالي مجموعة من التيّارات والمذاهب المختلفة

٣. السبكي، تاج الدين، عبد الوهاب، طبقات الشافعيّة الكبرى، القاهرة، المطبعة الحسينيّة، ١٩٢١ه، ج٦، ص ١٩١.

Macdonald, Development of muslim theology jurisprudence and constitutional . \$ theory, New York, 1903, p. 4.

٥. كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة نصير مروة وحسن قبيسي، ط ٢، بيروت، عویدات، ۱۹۷۷، ص ۱۳۵.

٦. المرجع نفسه، ص ١٣٦.

٧. بروكلان، تاريخ الشعوب الإسلاميّة، ص ٢٥٤ .. ٢٥٦.

والمتضاربة أحياناً، فتأثّر بها جميعاً: فمنها ما اعتنقها ومنها ما رفضها أو دفعها محاجّاً. وتعتبر بعض كتبه سجلاً في الردّ على الفرق وكشف زيفهم. وكانت قد استشرت الفرق الباطنيّة إبّان هذه الحقبة ، وأظهرت عنفاً وتطرّفاً كان من نتيجته النمزّق السياسيّ وانفصال مضر عن الحلافة السنيّة كما ذكرنا. واتّخذ غلاة الباطنيّة أسلوب الاغتيال السياسيّ ضدكلّ خصم للإمام المعصوم. وتوّج الباطنيّون تطرّفهم بظهور الحشّاشين فرقة من الفِرَق الإسهاعيليّة ، تزعّمها الحسن بن الصباح ، ــ (زار مصر وتأثّر بالدعوة الفاطميّة وما لبث أن عاد إلى فارس (٤٨٢ هـ / ١٠٩٠ م) ينشر دعوته) - الذي تمركز في قلعة «الموت» قرب بحر قزوين اليوم^. وقد جعل ابن الصباح أتباعه: ودرجات منهم المقرّبون ومنهم ما دون ذلك، وبينا كان أفراد الطبقة الأكثر اتصالاً يحيون حياة إباحيَّة، لا يحدُّ منها أيّ من قيود الأخلاق أو الدين، كان أتباعهم ىنشأون على أشد التعصّب وأغلظه ... ٩٠.

بينما اعتبر البعض فرقة قلعة الموت ظاهرة إصلاح في الحركة الإسهاعيليّة ، ووجد كوربان في الحسن بن الصباح شخصيّة قويّة شوّهتها النصوص المختلفة. ورأى أنّ هذا الرجل لعب دوراً عظيماً في تنظيم الفِرَق الإساعيليَّة في إيران '

إنتقد الغزالي هذه الفِرَق وطرقها بشدّة ، حتى صنّفه البعض بحجّة الإسلام المدافع عن السنَّة ، وأحد دعاة الحكم السياسيّ السلجوقيّ ومفكّريه وأنصاره . وكانت السنَّة قبل الحلافة الفاطميَّة مذهب الحكَّام السياسيِّين تقريباً ، وانحاز إليها الأتواك لما تمثُّل من معتقد واضح ورصين «يتلاءم وعقولهم البسيطة، فأقبلوا عليها واعتنقوها ١١٠. أثَّر في الغزالَى أيضاً نيَّار الفلاسفة والمتكلَّمين. فآراء ابن سينا كانت تموج في فارس وفي أرجاء الأمبراطوريّة الإسلاميّة قاطبة، يتداولها المُثقّفون والمفكّرون. ونجد أنَّ الفرق بين وفاة ابن سبنا ومولد الإمام لا يتجاوز عشرين عاماً. وقد شكِّل ابن سينا، والفارابي قبله، تبَّاراً فلسفيًّا قويًّا تبنّى الأرسطويّة الممزوجة بالأفلاطونيّة

من تقع ناحبة روذبار على مسافة ٥٠٠ كلم تقريباً إلى الشال من قزوين.

بروكلان، ناريخ الشعوب الإسلامية، أص ٢٨٢.

١٠. كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلاميَّة، ص ١٥٨. ١١. بروكلمان، تاريخ الشعوب، ص ٢٧٢. وربُّها قصد المترجم بالبسيطة مستقيمة الرأي وقويمة المذهب

المحدثة، وأطلق عليه تيَّار المشَّائيَّة الإسلاميَّة. واكتمل في عصر الغزالي التيَّار الكلاميّ بعد أن ظهرت معظم آراء المعتزلة وشروحهم وحجاجهم الجدليّ. وللمعتزلة مذهب في الحريَّة العقليَّة وفي قدرة العبد على الفعل. وقد هيًّا الموقف الكلاميّ لتلقّي الآراء والأفكار الدخيلة على الإسلام، بعد أن أقرّ باستقلاليّة العقل، وسأر خطُّوات في تخليص النفكير من التباسه الدغاطيّ ، وتسليمه الإيمانيّ المطلق. فخلق هذا روحاً نقديَّة ونظراً متجدَّداً ، كان لها الأثر القويُّ في دفع الفرد نحو الاختيار والانطلاق طلباً للرزق وسعياً في الإنتاج، بدلاً من النوكّل والحنول١٢. ولا عجب في أن نرى عصر الغزالي يشهد نشاطاً تجاريًا وعمرانيًا بالرغم من الصراع والغزّق السياسيّين. ولم يعتنق الغزالي مذهب الاعتزال كليًّا ، بل وقف وسطاً بينه وبين الجبريّة السنيّة متبنّياً المذهب الأشعريّ الذي أنشأه: «أبو الحسن على الأشعريّ ــ (توفي ٣٠٢ هـ / ٩٣٥ م) ــ عنى بالتوفيق بين منهج المعتزلة الكلاميّ وبين تفكير السنّة ، نجد نظام الملك يشجّع هذه النزعة... ويؤيِّدها...٣١. ولعب هذا التشجيع دوراً مؤثِّراً في تبنَّى الغزالِّي الأشعريّة، التي ألّف فيها واعتُبر أحد أقطابها. نادّى الأشاعرة بنظريّة الكسب الإنسانيّ ، ومؤدّاها رفض موقف السلف الذي يرى : أنّ الله يحلق كلِّ أفعال العبد، ورفض موقف المعتزلة القائل: انَّ العبد يخلق أفعاله. ومن ثمَّ القول إنَّ الفعل مخلوق لله الحرّ، وإنّ العبد يكتسبه مختاراً بين مجموعة من المكنات ٢٠.

<sup>11.</sup> قابل روع الحمول روح التجارة والمغادم وطلب السفر والعناء , وقد تقبوت بفورها قبل عصر الغزائي التأده . ويمتنا كام البخلان بسياده ليحري أن التأدين المستورة المنافع المنافعة المنافع

١٣. يروكلان، تاريخ الشعوب الإسلاميّة، ص ٧٥٠. ١٤. الشهرستاني، أبو الفتح محمد، نهاية الإقدام في علم الكلام، أوكسفورد، يونيفرسني يرس، ١٩٣١، ص. 37 ــ 48.

فعلت المذاهب الفقهية والأصولية السئية فعلها في آراء الغزالي، وخصوصاً مذهب الإمام الشافعي ( ١٥٠ - ٢٠٤ - ٧٦٩ - ٢٠٨ م). وقد تلقى الكثير من الفقه والأصول على يد الجويني كما ذكرنا. لكنّ تفصيله وتجديده الأصوليين تأثرا بمطالعاته المنطقية، إضافة إلى رغبته العارمة في الفضاء على روح الإنجراف، والتي تفشت في عصره على أيدي قضاة الشرع الذين نزعوا إلى استغلال مناصبهم". فدفع ذلك الغزالي إلى أن يشتد في قواعد الفقه، ويقيدها بطوق الاجتهاد الصارمة التي وضع لها الأسس والمناهج، وافضاً الاستحسان وكلّ استدلال يخرج على النسق المهارئ المطفة،"1.

إنجذب الغزائي بالنيّار الصوفيّ الذي نضج واكتمل على أيدي المحاسبيي (توني ٢٩٣ هـ / ٨٥٨م) والبسطامي (٢٦١ هـ / ٨٥٨م) والحلاج (٣٠٩ هـ / ٨٩٢م) والحلاج (٣٠٩ هـ / ٨٩٢م) وانشرت التكايا والفرق ٩٢٤ م) " وأن طالب المكّني (٣٦٦ هـ / ٨٩٤م). وانشرت التكايا والفرق الصوفيّة في عصره بشكل كثيف، فاختلط سلوكها بماروض صوفيّة وآراء فلسفيّة صباح ووقص وإنشاد: وإداختي أنَّ تعاطي المنبّهات كان فاشبًا في الحلقات الصوفيّة... \*\*. فقد نوسط السلف وعقلتي الإسلام. ووقف وسطاً باستثناء موقف المنارض للباطنيّة. فقد نوسط السلف وعقلتي الإسلام. ووقف وسطاً بين الليمة المسلمة نسليماً مطلقاً، وبين مناجج البحث والنظر المنطقيّة المقليّة. وهو يقول في المسلمة نسليماً مطلقاً، وبين مناجج البحث والنظر المنطقيّة المقلقة. وهو يقول في الرشاد، لأنّ برهان العقل هو الذي يعرف به صدق الشارع ، والذي يقتصر على المقل ولا يستنب على العقل ولا يتنبي بعرف به صدق النصواب ، ومثل العقل البصر السقر من المقل ولا يستفي غيور الفرق وعن المقل ولا يستفيء بنور الشرع ولا يهتدي إلى الصواب ، ومثل العقل البصر السلم عن الأقات والإذاء. فالمعرض عن المقل مكتفياً بنور القرآن كالمغرض نور المقل مكتفياً بنور القرآن كالمغرض نور

١٥. بروكليان، تاريخ الشعوب الإسلاميّة، ص ٢٨٠.

<sup>11.</sup> سِنفصل ذلك في الفصل الثالث من الباب الثاني.

أفرد الغزالي كتاب مشكاة الأنوار للدفاع عن بعضهم.

١٨. بروكلان، تاريخ الشعوب الإسلاميَّة، ص ٢٨٢.

الشمس مغمضاً الأجفان ١٩٣، وعلى الرغم من هذه الوساطيَّة ، فإنَّ الغزالي تأثَّر بجملة التناقضات السياسيّة والفكريّة وخاص غارها، قناعات ومعاناة في أثناء رحلته العلميَّة. ولعب هذا التعدُّد والتمزَّق دوراً مؤزَّماً في نفسيَّته، إذ تواجهت الآراء السنيَّة الملتنمة بالآراء الباطنيّة الرافضة والمعارضة. وتواجه الفقه المرتبط في النصوص بالمنهج العقليّ المجرّد وبالآراء الفلسفيّة العقليّة، كما تقابلت الجبريّة بالحريّة المختارة اختياراً تاماً ، والزهد المرتبط في الدين بالتصوّف المرتبط في التجربة الذوقيّة والمكاشفة الألفية .

وقد ترك الغزالي كتباً في شتّى هذه العلوم، وحلّ الكثير من معضلات المواجهة بالموقف الوساطيّ الذي تحدّثنا عنه. والذي يعنينا هنا مؤلّفاته المنطقيّة، وهي بحسب تسلسل تأليفها التاريخيّ ما يلي:

أوَّلاً \_ مقاصد الفلاسفة: تناول فيه آراء الفلاسفة في المنطق والطبيعة والميتافيزيقا. ويعتبره بعضهم مقدمة لكتاب تهافت الفلاسفة الذي ردّ فيه الإمام على دعاوى الفلاسفة من دون التعرّض لمسائلهم المنطقيّة.

ثانياً \_ معيار العلم: عرضت فيه آراء منطقيّة مختلفة ، خالطها ميل إلى إيراد بعض المصطلحات والأمثلة الإسلاميّة.

ثالثاً \_ محك النظو: برزت فيه الآراء المنطقيّة أيضاً ، لكنّ الغزالي طواها على آراء إسلاميّة، قالباً المصطلحات والأمثلة إلى مصطلحات وأمثلة أصوليّة تماماً. رابعاً – القسطاس المستقيم : جعل الغزالي المنطق فيه مستمدًّا من منهج القرآن ودليل آياته. فاستخرج القياس من القرآن، واستعمل مصطلحات جديدة تفهيماً للمسلم وصهراً للمنطق في بوتقة إسلاميّة.

خامساً – المستصفى من علم الأصول: وفيه مقدّمة منطقيّة عرضت فيها قواعد المنطق وأبوابه، بما يتشابه مع ما كان في المحكِّ. وشكِّل ذلك مدخلاً لعلم الأصول الذي شرحه آلإمام في بقيّة الكتاب، متناولاً الجوانب الأصوليّة كافة، مركّزاً على المعايير العقليّة، وفيها تفصيل وتجديد وتأثّر بالمنطق العقليّ .

١٩. الغزالي، الاقتصاد في الاعتقاد، القاهرة، المكتبة التجاريّة الكبرى، ١٩٣٦، ص ٢.

خرجت كتب الغزالي تباعاً خلال حقب حيات المختلفة. وتطوّرت من نقل للمنطق إلى تحوير له، وجعله أداة إسلاميّة، يستمان بها في الفقه والاجتباد. وقد بدأ الغزالي ناقلاً منطق أرسطو عبر ابن سينا، وتدرّج إلى موقق بين المنطق والعلوم الإسلاميّة، حتى بلغ شأوه، فجعل المنطق علماً إسلاميًّا: منبحاً ومصطلحاً، وطبعه بسيات العقلية العربيّة والإسلاميّة. بحيث أطلقنا على هذه العمليّة اسم محاولة تطعيم المنطق مأصول الفقه.

كتب الغزالم مقاصد الفلاسفة في أثناء تلقّبه العلم، وفي طور التدريب في بغداد. وتهيئًا للردّ على الفلاسفة نتيجة خطرهم على عقول الناس وإزاغتهم للمقيدة. لم يُميّز في المقاصد بين الحقّ والباطل، إنّا قصد فيه النفهم "، وعرض النظريّات تمهيداً للحضها في كتاب آخر.

وجد الإمام نفسه محتاجاً إلى منهج عقليّ ومعبار فكريّ يدعم فيه الأصول الفقهيّة والنمكر الإيمانيّ، بعد أن تفهّم المنطق وسرده سرداً عاماً في مقاصد الفلاسفة. فكان له ما شاه ، إذ عزل المنطق عن الأبحاث الفلسفيّة وأقرّه علماً معبارياً ممزوجاً يبعض الخصوصيّات الإسلاميّة ، جامعاً كلّ ذلك في كتاب سمّاه ، معبار العلم. وتابعت لديه عملية المزج فاكتملت بكتاب محكّ النظر، وفيه إلباس المنطق حلّة إسلاميّة كاملة، بحيث حدثت عمليّة النطعم تماماً كان ذلك إبّان تدريسه في بغداد وقبل ارتحاله عنها عام (1918م / 1918م) "١

رافقت أزمة الغزالي الشكيّة النفسيّة ، أزمة معرفيّة حاول أن يملّ فيها كلّ تناقض يين عقيدتين أو موقفين تلقّاهما. فأبطل ما يخالف الدين على المستوى الطبيعيّ والألهيّ ، وهذّب ما استطاع من المنطق. ووجد أنّ اعتناقاً مزدوجاً للفلسفة المقليّة وللدين يؤدّي بالفرد إلى الاضطراب المعرفيّ والنفسانيّ. فخرج بعدها بكتاب إسلاميّ الشكل والمنى والمعنى والاستمال، هو القسطاس المستغيرً ". وفيه تهذيب المنطق

٢٠. الغزالي، مقاصد الفلاسفة، مصر، دار المعارف، ١٩٦١، ص ٣١.

٢١. يمكن مراجعة مقدمة الأب فكتور شلحت البسوعي لكتاب القسطاس المستقيم، في الحاشية ص
 ١٥. بيروت، المطبعة الكاثوليكية، ١٩٥٩.

۲۲. الصدر نفسه، ص ۱۵.

خلال الرد على الباطنيّة ودحض مقدّماتهم الجدليّة. وقد كتبه الإمام عام (٤٩٧ هـ / ١٠٠٤ م) عقب تعمّقه في المسألة المنطقيّة، واعتصار فكره فيها، موققاً بينها وبين الدين الذي استخرج منه المنهج. كلّ ذلك إرضاء للقارئ المؤمن وتفهيماً له. ويعتبر موقت ظهور القسطاس موقت هدوه واستقرار معرفيّ عند الشيخ. إذ كان قد وصل حينفاك إلى شيء من اليقين وثبات المعارف، مجتازاً المراحل الشكيّة السابقة وتضارب الاتجاهات في ذهه.

أفرد الإمام بعدها مصنّفه المشهور المستصفى من علم الأصول ، الذي ظهر عام (٠٠٠٥ هـ / ١٠١٩ م) ٣٠. وفيه أرسل أصول الفقه ناضبجة ، بعد ان تحرّر من كلّ تأثير أصوليّ سابق ، فظهرت آراؤه مقليّة محضاً ، تأثير أصوليّ سابق وعمل على مزج الاجتهاد بالمنطق ، فظهرت آراؤه مقليّة محضاً ، تستند على نسق قباسيّ واستدلائيّ واضح . وقد جدّد وابتكر في الكثير من المسائل وكان أن مهّد لهذا الكتاب بمقدّمة منطقيّة وضعها قبل عرض الأصول وجعلها مدخلاً له . بل جعلها مقدّمة للعلوم كلّها فقال :

۲۳. المصدر نفسه، ص ۱۵.

الغزاني، المستصفى من علم الأصول، ط أولى، مصر، المكتبة التجاريّة، جـ ١، ص ٧.
 ١٥٠. الصدر نفسه، ص ٣.

٢٦. الغزالي، المنخول من تعليقات الأصول، تحقيق محمد هيتو، دمشق، ١٩٧٠، ص ٥٠٤.

إذاً اقتصر الفقه على النقل قبل المستصفى، وقد صرّح بذلك الإمام قائلاً: والمختار إنّه لا يحتج به لأنّ العقل لا يحيل ذلك في المقولات، والشبهة مختلجة والقلوب ماثلة إلى التقليد وائياع الرجل المرموق فيه، إذا قال قولاً. هذا ممّا اختاره الإمام رحمه"القدلاً".

والقول المجمل: إنَّ المسألة المهجيَّة اكتملت أكثر فأكثر بعد المرحلة الشكية ويتجلَّى ذلك في المستصفى الذي جمع بين الرأي والسمع وبين المنطق والفقه. فظهر ناثر المنطق بالأصول والمعاني الإسلاميَّة وناثر الأصول بالمنطق.



# مبحث الحدّ في كتب الغزالي المنطقيّة

سَيُدرَس مبحث الحدّ في كلّ كتاب من كتب الإمام المنطقة بالقصيل من عدّة نواح ، ولاسيّـا الشكل والمفسون ، والتركيب اللغويّ. والمثَّيّع في استعراض الكتب تسلسلها التاريخيّ الذي ذكرناه سابقاً .

وسيرد كشف بالصطلحات'، بحسب كلّ كتاب، نعود إليه لنقارن ونوضح نغيّرات الاصطلاح في كتبه وفي المبحث الواحد. فندرك معطيات ذلك وخلفيّات الإمام، ودوافعه في عاولته تزويج المنطق بالأصول.

أَوِّلاً : تدور دراسة الحدّ في كتاب «مقاصد الفلاسفة» ضمن فتَين: أَوْلِهَا: يبحث في دلالة الألفاظ على المعاني، وانقسام الألفاظ في ما بينها.

ثانيهما: يبحث في علاقة المعاني بعضها ببعض، وانقسام الموجودات إلى ذائيّة وعرضيّة، مع عرض للتعريف بالحدّ ومثارات الغلط في التعريفات.

تسير علاقة الألفاظ بالمعاني في ثلاثة أفلاك: المطابقة والتضمّن والالتزام. وينفسم الحدّ أو اللفظ إلى: جزئيّ وكليّ، ومفرد ومركّب، واسم فعل وحرف. وتنشعّب الألفاظ إلى: مترادفة ومتواطنة ومتباينة ومتزايلة ومشتركة ومتمقة.

1. ورد في البداية وفي الصفحة التالية ليكون قريباً من الموضوع، بدل أن يفرد له ثبت في الفهارس.

لم يعالج الحدود والقضايا مفصّلة، بل عرض بعضها ضمن أبحاث القياس والميزان.

| مقاصد الفلاسفة  | معيار العلم     | محك النظر    | المستصفى          | القسطاس المستفيم |
|-----------------|-----------------|--------------|-------------------|------------------|
| إيجاب           | إبجاب وموجبة    | إثبات ومثبتة | إثبات ومثبتة      | إتبات ومثبتة     |
| سلب             | سلب وسالبة      | نني ونافية   | ننى ونافية        | ننى ونافية       |
| القياس          | القياس          | القياس       | القياس            | الميزان          |
| الحدّ الأوسط `` | الحات الأوسط    | العلة        | العلة             | العمود           |
| الشرطي المتصل   | الشرطيّ المتصل  | التلازم      | التلازم           | المتلازم         |
| الشرطيّ المنفصل | الشرطيّ المنفصل | التمائد      | التعاند           | التعاند          |
| الشكل           | الشكل           | النظم        | النظم             | النظم            |
| المادة          | المادّة         | الماكة       | ล์วีนี้ I         | مادّة المقلمات   |
| الصورة          | الصورة          | الصورة       | الصورة            |                  |
| اليقين          | اليقين          | اليقين       | اليقين            | اليقين           |
| الظنّ           | الظنّ           | الظنّ        | الظنّ             | الظنّ            |
| البرهان         | البرهان         | البرهان      | البرحان           | البرهان          |
| المقدّمة        | المقدمة         | الأصل        | الأصل             | الأصل            |
| التتيجة         | التتيجة         | الفرع        | الفرع             | الفوع            |
| الإحساس         | الإحساس         | الإحساس      | الإحساس           | الإحساس          |
| التجربة         | التجربة         | التجربة      | التجرية           | التجربة          |
| التواتر         | التواتر         | التواتر      | التواتر           | التواتر          |
| بديهة العقل     | بديهة العقل     | الأوليّات    | أولبات            | الأوليّات        |
| القيّز          | الفيتز          | _            | _                 | _                |
| التعريف         | التعريف         |              | _                 | _                |
| الإمكان         | الإمكان         | الإمكان      | المبساح والمنسدوب |                  |
|                 |                 |              | والمكروه          | المباح           |
| الممتنع         | الممتنع         | الاستحالة    | الحنلود           | الحوام           |
| الوجوب          | الوجوب          | الوجوب       | الواجب            | الحلال           |
| _               | _               | _            | الإجاع            | _                |
| _               |                 | _            | الإسقاط           | _                |
| _               | _               | السير        | السبر             |                  |
| _               | -               | التقسيم      | التقسيم           | _                |
|                 |                 |              |                   |                  |

تشير الإشارة - إلى عدم وجود مصطلح يقابل المصطلح الوارد في الكتب الباقية أو إلى عدم استخدام هذا المصطلح في الكتاب.

تندرج علاقة المعاني بعضها ببعض تحت موضوعين: الذاتيّ والعرضيّ. ويتفرّع العرضيّ إلى لازم ومفارق. وينقسم الذاتيّ إلى جنس ونوع، فيستعرض الغزالي منّ خلاله الكلَّيَات الحمس والتعريف بالحدُّ وشروطه.

يلاحظ في التركيب الشكليّ السابق عدم اختلاف الغزالي عن ابن سينا في كتبه المنطقيّة ، من ناحية التبويب والمصطلحات والمواضيع . ويوجز الإمام الغزالي القول في المنطق، فنشعر وكأنَّه يهدف إلى عرضه أو نقله للقارئ ملخَّصاً كما ورد عن ابن سينا والفارابي دونما تغيير. وطبعاً يتعلَّق الكلام هنا بمقاصد الفلاسفة ، إذ لا يلبث التحوُّل والتطبيع الإسلامييان يفعلان فعلها في الكتب الباقية.

ثانياً: ينتقل الإمام خطوة أخرى في «المعيار»، فيميل إلى إدخال الألفاظ الإسلاميَّة ، وإلى التمهيدُ لادخال المنطق بالنفكير الإسلاميِّ. لكنَّ طابع الكتاب العامّ بتبويبه وفصوله ومضامينه إنّا هو استمرار لاتجاه عرض المنطق الأرسطويّ بحلّته المشَّاثيَّة الإسلاميَّة وبالتحديد مثلما عرضه ابن سينا. ويعترف الغزالي بطابع الكتاب الفلسفيّ المشَّائي، لكنّه بهدف إلى عزل المنطق عن علوم الفلاسفة وجعله علماً معيارياً ، يقول : إنَّ غرض الكتاب هو والاطَّلاع على ما أودعناه كتاب تهافت الفلاسفة ، فإنَّا ناظرناهم بلغتهم وخاطبناهم على حكم اصطلاحاتهم التي تواطئوا عليها في المنطق، وفي هذا الكتاب تنكشف معاني تلك الاصطلاحات. ٢٠

أمَّا الغاية فهي : وتفهيم طرق الفكر والنظر وتنوير مسالك الأقيسة والعبر. فإن العلوم النظرية ..... لا محالة مستحصلة مطلوبة ..... ولم تنفك مرآة العقل عما يكدّرها من تخليطات الأوهام وتلبيسات الخيال. رتّبنا هذا الكتاب معياراً للنظر والاعتبار ... وميزاناً للبحث والافتكار وصيقلاً للذهن ومشحذاً لقوة الفكر والعقل. فيكون بالنسبة إلى أدلة العقول كالعروض بالنسبة إلى الشعر،٣. واسترعى الانتباه ورود كلمة الميزان في الفقرة الأخيرة والتي سيتركّب من مضمونها ولفظها كتاب القسطاس المستقم فيا بعد.

ويُلاحظ أنَّ الغزالي في هذا الكتاب بدأ يجعل المنطق علماً شكليًّا قالبيًّا ينتج

٢. الغزائي، معيار العلم، تحقيق سلهان دنيا، مصر، دار المعارف، ١٩٦١، ص ٢٦. ٣. الصدر نفسه، ص ٢٥ ــ ٢٦.

المرقة، تمكن فيه العقول على تعلَّق العَروض بالشعر. والعروض علم يصلح لأيَّة فقيدة، إذ يَيْسَ صحيح البيت من منزحقه فيها. وما يبغيه الإمام يتلخّص في جعل المنطق معياراً، يَيْسَ صحيح الاستدلال من فاسده، ويكون دليل عقل لحسن الافتكار. فترسّم أبحاث المنطق في المبيار وتطول شروحه، إن قارئه مع مفاصد الفلاسفة. ويجعل الغزالي مبحث الحدة فيه ينقيم إلى قسمين: موضوع الألفاظ والمعلق، وموضوع الحد وأنسام الوجود وأحكامه .

يتناول الموضوع الأول دلالة الألفاظ على المعاني من ثلاثة أوجه، مثلاً كما في المقاصده، وهي: دلالة اللفظ بالنسبة إلى عموم المعنى وخصوصه، \_ لكنه لا يختلف عن رأي ابن سبنا الذي تكلّم في الحصوص والعموم \_. ودلالة اللفظ من حيث الإفراد والتركيب، وعلاقة الاشتراك والتواطؤ والترادف. وكلّها وردت في المقاصد، لكنّ الغزالي يفصلها في المبار أكثر. ثم يتحدث عن اللفظ الذي يطلق على معتنف لالا الأنفظ الذي من حيث المدوم والحصوص، ومن حيث اللذاتي والعرضي مع عرض للكلّيات الحس. يجمل الخوالي الحلق عيث عمدية تجمل المحتوم والحقوم به من من المحتملة في الطيعة، ثم ينتقل لذكر المقولات العشر وبعض لواحق من الألفاظ المستمعلة في الطيعة. ثم ينتقل لذكر المقولات العشر وبعض لواحق المتولات ولمعاني وبين موضوع الحلة، ومناد ولمعان وماويا في المالة البدوب وبعد فسل المثلفاظ والمعاني وبين موضوع الحلة، كما ينتقل لذكر المقولات العشر وبعض لواحق المثلة في المياد النوب وبعد فسل الألفاظ وفصل الفاس، وعبد المدة في المؤال محث الحدة المن المحرف الحدة إلى ما النشائل ومعلى الفيار وحيد المناؤل محث الحدة إلى ما القضايا ومصل الفيار وحيد المناؤل محث الحدة إلى ما

بعد مبحث القباس؟ هل للتمهيد لدراسة أقسام الوجود؟ يلمّح الامام إلى ذلك فيقول : \_ مع العلم بأنّه ليس من الضروريّ أن يكون ذلك سبب التأخير \_ . وقد سبق الفرق بين العوارض الذائبة والتي ليست بذائبة، ولواحق الشيء أعنى

المصدر نفسه، ص ۳۷.

ه. المصدر نفسه، ص ٥٠ - ٥١.

٦. المصدر نفسه، ص ١٧٠ وما بعد.

٧. تَمَيْزِ اللغة الأجنبَةِ الأوروبَة بين الحدّ تصوّراً لفظيًا للمعنى (Terme) وبين الحدّ بمعنى التحديد (Definition)

محمولاته، تنقسم إلى ما يوجد شيء أخصّ منه، وإلى ما لا يوجد شيء أخصّ منه ..... وقد سبق الفرق بينهاء^. ثمّ يتابع : «إنّ هذه الأمور لا تلحق الموجود لأمر أعمّ منه، إذ لا أعمّ من الوجود...٣. فكلمة وسبق الفرق، تمهيد لربط أقسام الوجود بما سبقها. وربما ارتبط الأمر تقليداً لابن سينا في تبويبه كتاب النجاة وهو تلخيص للشفاء. إذ يفصل ابن سينا بين بحث الألفاظ والمعانى وبين بحث الحدّ والمقولات. وقد تابعه الغزالي في المعيار، وفي المحكِّ مثلًا سنرى لاحقاً. لكنَّ ابن سينا لم يفصل في الإشارات والتنيهات، بل أعقب بحث الألفاظ والمعاني ببحث الحدّ. وسيق أن ذكرنا شيئاً من هذا في المقدّمة وربما اختلط الأمر على المسلمين وابن سينا خصوصاً ، لأن أرسطو تكلُّم عن الحدُّ في المقالة الثانية من البرهان ، فذكر شيئاً عن مطلب الحد وعلاقته بالعلة والأوسط.

يقى الرأى السابق في كلِّ الأحوال وملخَّصه أنَّ الفرق في مضمون البحث، أتاح للمسلمين فصل أبحاث الحدّ، بين الحدّ الذي يفيد تصوير الاسم والمعني، وبين الحدُّ الذي يفيد تحديد ماهيَّة الموجود ويختصُّ بالمضمون والمعنى.

ننتقل من تركيب المعيار الشكليِّ، لنتناول مضامينه وموضوعاته، مع العلم بأنَّ موضوعات المعيار لم تنغير كلَّيًّا عن المقاصد، بل بقي طابع ابن سينا والمنطق الأرسطويّ الغالب عليهما.

# الموضوع الأوّل: الألفاظ والمعاني

يبدأ الغزالي في المعيار حديثه محدّداً معنى التصوّر والتصديق، ودور الحدّ في التصوّر فيقول: «العلم ينقسم إلى العلم بذوات الأشياء كعلمك بالإنسان والشجر والسماء وغير ذلك، ويسمّى هذا العلم تصوّراً، وإلى العلم بنسبة هذه الذوات المتصوّرة بعضها إلى بعض إمّا بالسلب أو بالإيجاب. كذلك الإنسان حيوان والإنسان ليس بحجر، فإنَّك تفهم الإنسان والحجر فهماً تصوَّرياً لذاتها، ثمَّ تحكم بأنَّ أحدهما مسلوب عن الآخر أو ثابت له، ويُسمّى هذا تصديقاً لأنّه يتطرّق إليه

٨. المصدر نفسه، ص ١٩٩.

٩. المصدر نفسه، ص ١٩٩.

التصديق والتكذيب " . . ولا يختلف هذا عن ابن سينا الذي قال بالمعنى نفسه : و فالسلوك الطلبيّ منا في العلوم ونحوها إمّا أن يُتجه إلى تصوّر يستحصل ، وإما أن يتجه إلى تصديق يستحصل. وقد جرت العادة بأن يُسمّى الشيء الموصل إلى التصوّر المطلوب ، وهمولاً شارحاً » فحنه حدّ رمنه رمه ونحوه ، وإن يُسمّى الشيء الموصل إلى التصديق المطلوب ، وحجّة ، فحنها قياس ومنا استقراء " . يضمّ بحث التصوّر في المجار كما في المقاصد موضوعين : الأوّل يتعلّق بالألفاظ ، والثاني بالحدود. ويغش مذا مع التفصيل الشكليّ والتبويب العام الوارد في عرض المسألة عند الفاراني وابن

وقد اعتنى الغزائي في دراسة الألفاظ والمعاني ، مكمكرٌ طريق ابن سينا ، مضيفاً بالمبار شروحاً تفصيليّة وتوضيحيّة. ونعتقد ترجيحاً ، أنْ مرة تعمّقه في الدراسة المنطقيّة اللغويّة كان رغبته الجاعة في دراسة الحلة اللغظيّ ، والذي يشكّل الحور الأسسيّ في حلّ مسائل الاستنباط والاجتباد الفقهيّ . وبق هذا الاتجاه المتعمّق أوليّاً في المبار وضمن حدود المنطق الأرسطويّ وخصوصيات اللغة العربيّة. لذا تقول إنّه جمع بين طابع المنطق عند العرب والمتملّل في دراسة الألفاظ بما تحمله من خلفيّات ودلالات ، وبين حدود المعاني التي وردت عند أرسطو.

وتنقسم دراسة الألفاظ والمعاني في المعيار إلى قسمين:

١ ــ دلالة الألفاظ على المعاني.

٢ \_ علاقة المعاني في ما بينها.

تدور الأبحاث اللفظيّة حول العلاقة بين الشكل والمضمون منطقيًّا. وترتدي أهميّة نفسيّة ، إذ تتناول أبحاثها مدى تعبير الحرف والكلمة عن المدركات النفسيّة المنعكسة بالإحساس بالموجودات. ولم يع المسلمون طبعاً هذه المفاهم في تلك المرحلة ، لكنّ نشاطهم اقتصر على تعداد أشكال العلاقات ، إبرازاً لأهميّة اللفظ وحسن أدائه ، ولكى يعبّر فيه عن المعنى بوضوح .

وتدلُّ الألفاظ على المعاني من نواح ثلاث:

١٠. الصدر نفسه، ص ٣٦.

<sup>11.</sup> ابن سينا، الإشارات والتنيهات، ص ١٨٤ ــ ١٨٥.

أ - المطابقة : وقصد الغزالي في هذه الدلالة مطابقة اللفظ للمعني ، بمثل مطابقة لفظ الحائط على معنى الحائط، ولفظ الإنسان على الحبوان الناطق ١٣. ووردت المطابقة بالمعنى نفسه في كتب الإمام الأربعة: المقاصد والمعيار والمحكّ ومقدّمة المستصفى ? وجاءت المطابقة في اللغة ، من طابق اللفظ المعنى ، أي ساواه من دون زيادة أو احتواء.

ب - التضمّن: شرحه الغزالي، بأنّه دلالة كلّ لفظ أخص على الأعمّ الجوهريُّ". وقال عنه ابن سينا بالمعنى نفسه : «أن يكون المعنى جزءاً من المعنى الذي يطابقه اللفظ \* 14 . ووضّح البغداديّ ١٥ العلاقة متأثّراً بالاثنين السابقين فقال : «ويدلّ \_ أي اللفظ \_ على معنى هو في ضمنه ومن جملته "١٦". وقد أعطى الغزالي مثالاً على هذه الدلالة ، لفظ البيت على الحائط ، ولفظ الإنسان على الحيوان. وكان مثال ابن سينا لفظ الشكل للدلالة على المثلُّث. وأجمع الإثنان على أنَّ علاقة التضمّن هي علاقة الجزء بالكلّ. وأخيراً عرّف أبو البقاء الكفوي التضمّن قائلاً: « التضمين إيقاع لفظ موقع غيره لتضمّنه لمعناه ٧٤ . وهذا التفسير للتضمّن يعطى البعد اللغويُّ المطلوب، والذَّي على ضوئه شاهد المسلمون الدلالة والعلاقة المُنطقيَّة. وخصوصاً، إنَّهم اعتنوا كثيراً بأبحاث اللغة وحدودها تفسيراً للقرآن. مثلما نظروا للعلاقات المنطقيَّةُ من خلال خلفيَّات تصوِّريَّة ستتناولها في الباب الثاني.

ج - الالتزام: يقول الغزالي في هذه الدلالة إنَّها استنباع اللفظ للمعنى استنباع الرفيق اللازم، كالحائط للسقف. والالتزام من اللزوم، لزم واستتبع، أي ترافق. ووردت هذه العلاقة في كتب الإمام الأربعة : المقاصد والمعيار ١٨ والمحكُّ ومقدَّمة

١٢. الغزالي، المعبار، ص ٣٨ ــ ٣٩. والمقاصد، ص ٣٩.

١٣. المصدر تفسه، ص ٣٩. 14. إين سينا، الإشارات والتنيهات، ص ١٨٧.

١٥. أوحد الزمان، أبو البركات هية الله بن ملكا البغدادي، اشتغل بالفلسفة بعد الغزالي، وله آراء انتفاديَّة في مذهب أبن سينا. وشكَّل تمهيداً للانتقال من الفلسفة المشائيَّة إلى فلسفة السهروردي الإشراقيَّة. 17. البغدادي، المعتبر، جدا، ص ٨.

١٧. الكفوي، أبو البقاء الحسيني، كتاب الكلَّبات، الفاهرة، مطبعة بولاق، ١٢٨١ هـ، ص ١٠٨.

١٨. الغزالي، المعبار، ص ٣٩.

المستصفى. وقال فيها الجرجاني: «إنَّ اللازم ما يمنع انفكاكه عن الشيء.١٩. . عرض الغزالي بعد ذلك أربع منازل في نسبة الأَلْفاظ إلى المعاني ، وقد وردت تسميتها نفسها في كتبه الأربعة. ويتميّز فيها بالشرح والتفصيل متأثّراً بالشفاء عند ابن سينا، ومؤثَّرًا بالبغدادي فها بعد، والذي ذكر شيئًا منها. لكنَّه اعتبر الأبحاث اللفظيَّة الدالَّة على المعاني تختصُّ بعلم اللغات، وليس بعلم المنطق ٢٠. أمَّا المنازل الأربع في نسبة الألفاظ إلى المعاني والواردة عند العزالي فهي ما يلي:

أ - المشتركة: لفظ واحد يُطلق على معان مختلفة بالحدّ والحقيقة، مثالها: لفظة العين التي تطلق على معان عدّة في لغة العرب. إذ يقصد بها الناصرة ، أداة الإيصار ، وينبوع الماء، وقرص الشمس. وتقوم الدلالة والعلاقة هنا على أساس لغويّ يختصّ بالعربيَّة ، بينما اختلف الأمر عند أرسطو ، فكانت العلاقة عنده على أساس ماهريّ وجوديّ. كما وضّحنا في فقرة الحدّ بمقدّمتنا المنطقيّة.

وتُنير شروح الغزالي الأبعاد اللغويّة التي تتميّز بالدلالة اللفظيّة والإسميّة ، من دون أن يعنى ذلك عدم إدراكه أبعاد المشترك من الألفاظ ٢١، التي وردت عند أرسطو، ولاستما إنَّ المعنى المشترك عند أرسطو وجه ما بين شيئين؛ مثل Étre يُقال على الله وعلى الإنسان. بينما الوجود يطلق على الله والإنسان بالاسم عند المسلمين ومن هذا المنظار قال الجرجاني عن الاشتراك في المعنى Analogue : «الاشتراك بين الشيئين إن كان بالنوع يُسمّى مماثلة ، كاشتراك زيد وعمرو في الإنسانيّة ، وإن كان بالجنس يُسمّى مجانسة ، كاشتراك إنسان وفرس في الحيوانيّة ،٢٣. وبهذا تكون دلالات المعنى مستمدّة من أرسطو لكنّها انطبعت بالفكر الإسلاميّ وسمته اللغويّة.

ب \_ المتواطئة: يرى الغزالي أنَّ المتواطئة تدلُّ على أعيان متعدَّدة بمعنى واحد مشترك بينها، مثل دلالة إسم الإنسان على زيد وعمرو، ودلالة إسم الحيوان على

١٩. الجرجاني، على بن محمد، كتاب التعريفات، مصر، الكتبي، ١٣٢١ هـ، ص ١٢٨.

البغدادي، المعتبر، جد ١، ص ٨ – ٩. ٢١. اصطلح البعض على جعل لفظ (Equivoque) يقابل الاسم المشترك.

٢٢. الجرجاني، النعريفات، ص ١٤٦.

الإنسان والفرس والطير٢٣. وتختلف المتواطئة عن المشتركة ، فالمشتركة إسم واحد لمعان عدّة ، أمّا المتواطئة فأعمان عدّة لها أسماء عدّة لمعنى واحد. والدلالة في المتواطئة ذات دور لغويّ ووجوديّ، إذ تستند على تراتب الموجودات، وربّيا على الكلّيات الحمس بتقضيلاتها إلى أجناس وأنواع.

ج - المترادفة: يقول فيها الغزالي: «هي الأسماء المختلفة الدالّة على معنى يندرج تحت حدّ واحد»٬۲۰ فالحمر والراح والعقار لها جميعها معنى واحد هو المسكّر المعتصر من العنب. وتشتهر اللغة العربيّة في كثرة استعالها للمترادفات، نتيجة تعدّد الأسماء للمعنى الواحد. ويقول الجرجاني عن الترادف: وما كان معناه واحداً وأساؤه کثرة الم

د – المتباينة أو المتزايلة: وهي الأسماء المختلفة في اللفظ والمعنى على السواء؛ مثار الأسد والمفتاح والسماء ٢٠. ونكرّر أنّ كلّ هذه الدلالات وردت متماثلة في كلّ كتب الغزالي المنطقيّة، وظهرت معانيها وشروحها واحدة. نختصر القول إنّ الإمام فصّل وتوسَّع في شرح دلالات الألفاظ أكثر ممن جاء قبله. ومهَّد لدراسة التصوَّر والحدُّ. ويمكَّننا أن نرجُّح أنَّ ارتباط تصوّر اللفظ غير مفصول عن المعنى عنده ، بالرغم من تشديده على الدَّلالات اللفظيّة والاسميّة. ونتساءل، هل مردّ ذلك التأثّر بالمعاني الأرسطويّة؟ وهل ترتبط المسألة بالتجريد عند مفكّريّ الإسلام؟ أم بخصوصيّات اللغة العربيَّة التي يقوم الإسم فيها على المعنى المفرد المشخَّص المحسوس غالباً؟ وسنتوسّع في الأمر والإجابة لاحقاً. ينتقل الإمام إلى معالجة المعاني بعد شرحه دلالات الألفاظ. فيقسم المعنى إلى جزئي وكلّي، وذاتي وعرضي ولازم، تمهيداً لدراسة الكلّيَات الحمس. فيتعرّض في المعيار للجزئيّ. ويرى أنّ منه المفرد المسخّص، مثل زيد، ومنه الموجود المحدَّد المشار إليه، مثل هذا الفرس. وتصوَّر المفرد المشخَّص والمشار إليه لا يؤدّيان إلى وقوع الشراكة فيهها. بينما العكس في الكلّيّ ، إذ يؤدّى

٢٣. الغزالي، المعيار، ص ٤٧.

٢٤. الصدر نفسه، ص ٤٧.

٢٥. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣٤.

٢٦. الغزالي، المعيار، ص ٥٧.

تصور معناه إلى وقوع الشركة فيه، وينطبق هذا على أسماء الأجناس والأنواع. ويضبف الغزالي أنَّ «أل» التعريف، التي تدخل على اسم تجعل معناه كلّيًا<sup>٧٧</sup>. وكان ابن سينا قد أورد شيئاً من هذا وذكر أنَّ «أل» التعريف تفيد العموم، وأنَّ سور اللفظ يحدد متصوره كلّياً أو جزئيًاً<sup>٨٧</sup>. وورد تعير الكلّي والجزئي في مقاصد الفلاسفة قبل المعيار. وقد تبه الغزالي على وجود ألفاظ تطلق على معان مختلفة، ولا يمكن تحديد خصوصها وعمومها أو جزئيًا وكليّبًا. مثل الاستعارة، عندما نطلق لفظة «الأم المدلالة على الأرض. ومثل الأسماء المنقولة كواطلاق لفظة الكافر أو الفاسق على فلان، والحيّ على الله تعالى، وغيرها من أوجه المجاز والاستعارة المستعملة في الله: الدرية الم

ووسَعَ الإمام من دراسة المعاني ودلالاتها اللفظية، فامترجت شروحه بآراء فلسفية ونفسية ، سيراً على خطى ابن سينا وأرسطو. وقال إنَّ : «الكتابة دالة على اللفظ ، واللفظ دال على المعنى الذي في النفس والذي في النفس هو مثال الموجود في الأعيان "". ثمَّ تابع تأثّره فيها بدراساته التي عالجت الجانب المنطقيّ للاسم والمعنى. فذكر أنَّ الاسم والفعل والحرف ألفاظ عثلفة، يتميز فيها الفعل في خضوعه للتصريف والزمن ، والحرف في كونه لا يؤدّي المعنى ، والاسم في انقسامه إلى اسم محصّل واسم غير محصّل مثل (لا إنسان)".

لكنّ الجانب المهمّ من دراسته للمعاني والفاظها كان في شروحه للكنّيّ والجزئيّ نظراً لتعلّقها بالتصوّرات المنطقيّة. والجزء في اللغة : «ما يتركّب الشيء منه، ومن غيره، وعند علماء العَروض عبارة عمّا من شأنه أن يكون الشعر مقطعًا به ٢٣٠. أمّا الجزء في المنطق، فقال عنه الجرجاني هو عبارة : «عن كلّ أخص ّ تحت الأعمّ كالإنسان بالنسبة للحيوان ٣٠٠. وقد فهم الإمام وابن سينا الجزئيّ وتصوّر أنّه استناداً

٢٧. الغزالي، المعيار، ص ٤٠.

۲۸. إبن سينا، الإشارات والتنبيهات، ص ۱۹۷ ــ ۱۹۸.

٢٩. الغزالي، المعيار، ص ٥٢.

٣٠. المصدر نفسه، ص ٤٢.

٣١. المصدر نفسه، ص ٤٥ ــ ٤٦.
 ٣٢. الجرجاني، كتاب التعريفات، ص ٥١.

٣٣. المرجع نفسه، ص ٥٢.

إلى تسلسل الأجناس والأنواع، واندراج النوع تحت الأعمّ، (الجنس)، بحيث يْشكُّل النوع خاصًّا بالنسبة للعامُّ. والعام الذي قال عنه الغزالي بأنَّه الكلَّىُّ في المعيار ومقاصد الفلاسفة قصد به الأعمّ، بالنسبة للعلاقة السابقة، وهو يشمل الخاصّ. أمَّا لغةً فإنَّ «الكلّ هو المجموع الشامل للأفراد»<sup>11</sup>. وقال الجرجاني عن الكلّ هو : « إسم مجموع المعنى ولفظه واحد» \* . ويجعلنا التحديد السابق ننظر إلى دلالة الكلّ على أنَّها لفظَة تشمل عدَّة معانٍ أو أفراد. ممَّا يثبت ما ذهبنا إليه من كون اللغة تعتمد المعاني المفردة المشخّصة. وعندما توجد اللفظة التي تجمع هذه المعاني فعملية الجمع شمولية، وتبقى اسماً عامًا بدون أن تتجرّد إلى لفظ كلَّيّ، ينسلخ عن الأفراد المحسوسة ليعطى مفهوماً مجرّداً. وسنوسّع ذلك في الباب التالي.

يفرّع الغزالي اللفظ إلى مفرد ومركّب في المعيار . ويضيف على الألفاظ المركّبة ، علاوة على الاسم المركّب (عبد الملك) و (معد يكرب)، المركّب التامّ، وهو اسم وفعل (كزيد يمثني) ، والمركّب الناقص (زيد في)٣٠. ويعتبر تفصيله توضيحاً للمعني الواحد، ولو تألُّفُ من اسم وفعل أو من اسم وحرف. وكان في هذا يعمل على بلورة الحدّ بخصوصيّته العربيّة. إذ ربّما عبّر عن المعنى الواحد بأكثر من لفظ. ولاسبّما إنّ هذا المعنى الواحد سيأتي موضوعاً أو محمولاً في القضيّة المنطقيّة تبعاً لتركيب الجملة العربية: «يمشي زيد» «مسرعاً».

ويفرّع الغزالي المعاني إلى عامّة وخاصّة ، معقّباً على شرحه للكلّيّ والجزئيّ ، ذاكراً أنَّ هذه المسألة تتعلَّق بإدراك الكلّيات. ونتساءل، هل إدراك المعنى العام أو الكلّيّ عمليَّة ذهنيَّة تصوّريَّة؟ أم لها وجود في الأعيان؟ ونجيب أنَّ رأي الغزالي في الجزئيّ واضح، فالجزئيَّات والأفراد المشخَّصة لها وجود في الأعيان، ــ الواقع ــ ولها معنى منعكس في الذهن ندركه بواسطة الحواس٣٣. أمَّا رأيه في الكلِّيِّ فَنختصره: بأنَّ للكلِّيّ تحقَّقاً في الأعيان ، يتمثّل في ارتسام الحيوانيّة معنى كليّاً في الذهن ، يتحقَّق في

٣٤. الكفوى، الكلّبات، ص ٢٩٦. ٣٥. الجرجاني، التعريفات، ص ١٢٥.

٣٦. الغزالي، المعيار، ص ٤٤.

٣٧. الغزالي، المعيار، ص ٥٧.

كل فرد بالواقع . ويقول : «إنّ الدينار الشخصيّ المعيّن يرتسم منه في النفس أثر هو مثاله وعلم به وتصوّر له ، وذلك المثال بطابق ذلك الشخص، وسائر أشخاص الدنانير المرجودة والممكن وجودها ، فتكون الصورة الثابنة في النفس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يفرض صورة كليّه لا شخصيّة ... ٢٥٠.

وللإمام تعقيب وتوضيح في أثناء بحثه بلواحق الوجود، فقرة الكلّي ، سنفسّره في فصل المفهوم والماصدق من الباب الثاني.

ويعطي ابن سينا الموقف نفسه في عرضه للكلّي الذي يتصوّر في الأذهان، وتكون الجزاؤه متصوّرة حضوراً معه، مثال الإنسان". لكنّه يميّر الإنسانيّة من الإنسان الكلّيّ. فرى الأن لها وجود أذهنيّاً متصوّراً، وليس لأجزائها وجود في الأعيان أو الأعيان أو الأعيان أو الأعيان أو الأعيان أو الأعيان أو الله المنافق الله وجودة في الأعيان أو الله المنافق الله وجودة في الأعيان أو الله المنافق الله وجودة في الإنسانيّة، وهي مفهوم ومثال يحمل على زيد وغيره. وسنفصّل وعي الغزال للبعد الكلّيّ المفهوميّ في الفصل الأوّل من الباب الثاني أيضاً. وقد شكّل العام والحاص مصطلحين أدخلها إلى جانب الكلّيّ والجزئيّة في المبار. واستخدم في شرحها المعين " بدلاً من المشخص والأفراد الجزئيّة. وهو في هذا التوجّه يميل ميلاً والتحويل المسلماحات الفقهيّة والمعاني الإسلاميّة، بادناً الدخول في عمليّة مزج المنطق بالمفردات الإسلاميّة، التي ستكمل في المحلّة وهذمة المستصفي.

ويتعرّض الغزالي في دلالات المعاني ونسبة بعضها إلى بعض لثلاث دلالات: اللماتي والعرضي واللازم. وقد شرح اللماتي أن قائلاً: والحيوانية ضرورية للإنسان، فإنّك إن لم تفهم الحيوان وامتنعت عن فهمه لم تفهم الإنسان. بل مها فهمت الإنسان حيواناً مخصوصاً، فكانت الحيوانية داخلة في مفهومك بالضرورة».

٣٨. المصدر نفسه، ص ٤٣.

٣٩. إين سينا، الإشارات والتنيهات، ص ٢٠٢.

<sup>.</sup> ٤٠ المرجع نفسه، ص ٢٠٢.

الغزالي، المعار، ص ٥٧.

٤٢. المصدر نفسه، ص ٥٨.

ويلقّب هذا بلقب آخر للتمييز، وهو الذاتيّ المقوّم. فالذاتيّ ما يقوم به المعنى ويكون مفهوماً له ملاصقاً. وأورد ابن سينا هذا الفهم عندما تكلّم على الذاتيّ المقوّم"؛ . أمَّا اللازم فهو ذاتيّ غير مقوّم أو عرضيّ لازم'؛ ، بحسب تسمية ابن سينًا له. وجاء اللازم عند الغزالي على أنَّه غير المفارق، كالمولود بالنسبة للإنسان<sup>4</sup>. فهو صفة ترتبط بالمعنى وتختص به وتلازمه ، لكنَّها لا تقوَّمه أي لا تشكُّل مفهومه . وقد سمّى المتكلّمون اللوازم بتوابع الذات ليميّزوها عن الجوهر. وربّما تأثّر كلّ من ابن سينا والغزالي في مفهوم اللازم هذا، وخصوصاً بالمعتزلة الذين نادوا بذلك ليفرّقوا بين الحدوث وتوابع الحدوث. وكلُّها مسائل تتعلُّق بالحلق والفعل وجوهر الله، ونحن لسنا بمعرضها. وقال الجرجاني إن: «اللازم ما يمتنع انفكاكه عن الشيء،". وترتبط علاقة اللازم بالقياس الأصوليّ ، إذ للتلازم دور مهمّ في الأحكام الشرعيّة. ويستعمل التلازم للدلالة على تلازم العلَّة مع الحكم. فكلَّما ظهرت العلَّة وجد الحكم. ويقال بأنَّ الوصف ملازم للعلَّة ، كملَّازمة الرائحة المخصوصة للإسكار مثلاً. ويختلف العرضيُّ عن اللازم لأنَّه يفارق الشيء، أي يرتبط بمعنى معيّن عرضيًّا ، كارتباط البياض بالإنسان عندما نقول: الإنسان أبيض.

﴿ فَإِنَّ السَّاضِ بِتَصَوِّرِ أَنْ يَبِطُلُ مِنَ الْإِنسَانَ وَيَبَقِّي إِنسَانًا ، فليس وجوده شرطًا لإنسانيَّته ، ولنسمُّ هذا عرضيًّا مفارقاً ٣٠٤ . وبالتالي فالعرضيّ يزول ولا يرتبط بالمعني. مثال زوال الحمرة عن وجه الخجول. وقد وردت هذه التمييزات في علاقة المعاني عند

ويسمَّى الغزالي في المعيار كلاًّ من اللازم والعرضيّ بالعرضيّ ، أحدهما لازم والآخر مفارق. وينطلق من هذا التشعيب في علاقة المعاني ليدخل مباشرة في تقسم الكلَّيات الخمس. فكلِّ شيء يجيب على ما هو... يعتبر ذانيًّا مقوّماً ، أي الجنسُ

٤٣. إبن سينا، الإشارات والتنيهات، ص ٢٠٣ ـ ٢٠٠.

<sup>£2.</sup> المرجع نفسه، ص ٢٠٦ ــ ٢٠٩.

٥٤. الغزالي، المعار، ص ٥٨.

٤٦. الجرجاني، كتاب التعريفات، ص ١٢٨.

٤٧. الغزالي، المعبار، ص ٥٨.

٤٨. إين سينا، الإشارات، ص ٢١٢.

والنبع. وكل شيء يجيب على أي شيء هو... يستى فصلاً. ويقسم العرضيّ إلى خاصّة وعرض عامّ، وبهذا تكتمل الكلّيات الحمس<sup>1</sup>؛ الجنس والنوع والفصل والحاصّة والعرض العامّ. ويذهب أيضاً إلى وجود تراتب وأجناس متوسّطة بين الجنس والنوع. وهذا التوسّط أخصّ من الجنس وأعمّ من النوع. وقد قال بذلك ابن سينا، كما ذكرنا في المقتمة.

ثمّ يذكر النزالي الكلّبات الحسن بالتفصيل مبيّناً حمل الكلّبيّ على الآخر ودور كلّ سَها ". فالجنس برسم بأنّه كلّبيّ بحمل على أشياء عنطفة الذوات والحقائق. والنوع كلّيّ يحمل على أشياء تختلف بالعدد، ويدخل تحت الجنس. والفصل يوصف بأنّه كلّيّ يطلق على حقائق عنطفة. وتشير لنا الشروح بأنّ الغزالي لم يختلف عن ابن سينا في شيء، لا في الحمل ولا في دور كلّ كليّة وتراتبها. ويتعرّض بعدها الإمام إلى الأجناس العليا معدّداً الكلّبات أو المقولات العشر، ويقول إنّها أعلى الأجناس، وإنّها عشرة واحد جوهر وتسعة أعراض ا". وما ورد في المعبار كان هو نفسه عنصراً في المقاصد. فيمكن القول: إنّه تأثّر بابن سينا كثيراً في مبحث المعاني وعلاقتها. بل كان منطقياً كيفيّة المناطقة الذين نقلوا عن أرسطو وشرّاحه، وخصوصاً في بحث الأجناس والأنواع وعلاقة الكلّبات وكيفيّة التصوّر.

## الموضوع الثاني : الحدّ ولواحق المقولات

يتقل الغزالي إلى معالجة الحذّ بجسب التبويب الذي تحدّثنا عنه . ويرى أنَّ التصوّر الثامّ يتمّ بالحدّ" . والحدّ عنده يكون بذكر ماهيّة الشيء ومجموع ذائباته . إذ يقول : وإعلم أنَّ قول الفائل في الشيء ما هو؟ طلب لماهيّة الشيء . ومن عرف الماهيّة وذكرها فقد أجاب . والماهيّة إنَّ تتحقّن بمجموع الذائبات المقوّمة للشيء حتّى يكون يجيرًا. وذلك بذكر حدّه . فلو ترك بعض الذائبات لم يتمّ جوابه ... "\* . فما هي ، إذاً

٤٩. الغزالي، المعيار، ص ٦٢.

٥٠. الغزالي، المعيار، ص ٦٨ ــ ٦٩.

٥١. المصدر نفسه، ص ٦٩.

٥٢. المصدر نفسه، ص ١٧٠.

٥٣. الغزالي، المعيار، ص ٦٥.

هذه الذاتيّات التي يتحقّق بها الحدُّ؟ وكيف نجيب على السؤال ما هو الشيء؟ يجيب الغزالي بأنَّ تصوَّر الحدُّ هو بذكر جنسه القريب مع فصله الذاتيُّ ومثاله : ﴿ أَنْ لَا نقولُ في حدّ الإنسان جسم ناطق مائت ... بل نقول حيوان ... فهو أقرب إلى المطلوب من الجسم...، "". ولا نجد اختلافاً بينه وبين ابن سينا في فهم دور الحدّ، ويقول الأخير مثلاً: والحدّ قول دالّ على ماهيّة الشيء... ويكون لا محالة مركّباً من جنسه وفصله "". وقد كان الغزالي أكثر دقّة في ذكر الجنس القريب خلال الأمثلة المعطاة من تعريفات الفقهاء. فمثاله عن الحمر ولوازمه وذاتيَّاته هو «الشراب المسكر»". كما كان أكثر تشديداً في إيراد الذاتيّات وصولاً للتمييز التامّ. بحيث يشكّل التجديد مطابقة للحدّ بدون نسيان أحد الفصول. وقال: «ينبغي أن يورد جميع الفصول الذاتيّة على الترتيب، وإن كان التمييز يحصل ببعض الفصول. وإذا سئلٌ عن حدّ الحيوان، فقال جسم ذو نفس حسّاس له بعد متحرّك بالإرادة، فقد أتى بجميع الفصول. ولو ترك ما بعد الحسَّاس لكان التمييز حاصلاً به، ولكن لا يكون قد تصوَّر الحيوان بكمال ذاتبًاته. والحدّ عنوان المحدود فينبغي أن يكون مساويًا له في المعنى «°°. يقترن هذا الشرح بما يُسمّى التعريف بالحدّ ، وقد ورد عند المناطقة وعند ابن سينا^° . وعرف الغزالي أيضاً التعريف بالرسم وذكره قائلاً، إنَّه لا يمكن استبدال التعريف بالرسم بالتعريف بالحدّ فـ: «قد ينتفُع به ـ أي الرسم ـ في بعض المواضع في زيادة الكشف والإيضاح. وأمّا إبدال الذَّاتيّات باللوازم والعرضيّات فذلك قادح في كمال التصوّر... ولا ينبغي أن يجمد الإنسان على الرسم...» ° . إذاً ، الرسم أدنى من الحدّ لأنَّه يقتصر على ذكر الجنس مع الخاصَّة ، صفة لازمة لكنَّها عرضيَّة. بيها الحدَّ يضع الجنس مع الفصل، صفة ذاتيَّة أساسيَّة، وتمتدّ معرفة الغزالي بالرسم من ابن سينًا

الصدر نفسه، ص ۱۷۲.

٥٥. إبن سنا، الإشارات والتنيمات، ص ٢٤٩ \_ ٢٥٠.

٥٦. الغزالي، الميار، ص ١٧٢.

٥٧. الصدر نفسه، ص. ١٧٢.

٥٨. أين سينا، الإشارات والتنسيات، ص ٢٥٢.

٥٩. الغزالي، العيار، ص ١٧٣.

الذي صوّره واضحاً ". وتوسّع البندادي، فيا بعد، بمعرقة الحدّ ذاكراً التعريف بالجدّ، والتعريف بالرسم جاعلاً طرق التعريف متراتبة. أولما الحدّ وهو أتمها، وثانيها الرسم. وأضاف بعد ذلك تعريفة ثالثاً هو التعريف بالثيل ، بتعريف الشيء بنظائره وبمشابه. وهو تنوير ذهني بالألفاظ وتحديد لمانيها يفيد المتعلم". وكان أن عرّف الغزال الحدّ اللفاظي وقال عنه : والحدّ الشارح لمنى الاسم، ولا يلتف فيه إلى وجود الشيء وعلمه بل ربما يكون مشكوكاً ". ورستيج أنه يتعرض لاتجاهين في تحديد الشيء وعلمه الحدّ: أثبياه برى أن تحديد الشيء بتضير من القرآن في المسلمان المسلمان المعلم بوساطة التعلم، الذي تتحدّد معانيه القالم، وأن العمل المسلمان المسلمان المستمنى . ويلعب التحديد اللفظي متراً في شرح مذر معانيه اللهذة العربة، التي تنظل على الكثير من جوانبه على التفسير الفعوي ، حلاً لتفسير غريب نام العزان وفي حلود عصائص الفقه واللفة العربية. وكل ما ذكره في المعيار، والمستمنى ، وليس مزجاً تامًا كما سبحري في الحكّ والمستصفى .

وبيقى السؤال المهم عن كيفية تحقق الحلة والحصول عليه. فالمعلوم أنَّ المعرفة والعلم يتمان بالبرهان أو بالفعل مباشرة. ويحتاج البرهان إلى توسط لنتقل إلى معرفة الشيء. ومعنى ذلك أننا كتاج إلى وسط للتعرف على الحدّ. وبرى الغزالي في ذلك أنَّ البرهان لا يوصلنا إلى الحدّ، ولا يمكن أن يحصل حلى البرهان. لأنَّ الحدّ يحتاج بعدوه إلى حدّ آخر. فالوسط يتعلّب وسطاً آخر، وإلى ما لا نهاية "د تم يطرح طريقاً بعدود إلى المنتقبة في التصور بالنظرة الفسية بديرة هو طريق العقل المباشر، ويربط كلّ مسألة منطقية في التصور بالنظرة الفسية والفلفية بمعيراً أنْ هذه المعاني تتكون وتصبح تصوراً بالحسّ والتخلّ والتعقل.

٦٠. إبن سينا، الإشارات، ص ٢٥٥.

٦١. البغدادي، المعتبر، جـ١، ص ٤٧ ــ ١٨.

٦٢. الغزالي، المعيار، ص ١٧٥.

٦٣. الغزالي، المعيار، ص ١٧٧.

٦٤. المصدر نفسه، ص٥٣.

موجودات العالم الخارجيّ بواسطة الحواس الحمس: (إدراك الصور والألوان). ثمّ \* بلعب التخيّل دوراً في تركيب المحسوسات وجمعها: ١١ لخيال بتصرّف في المحسوسات وأكثر تصرّفه في المصرات، فبركّب من المرئبات أشكالاً مختلفة "٥٠ و يتعرّض الغزالي لمرحلة نقشيَّة أرقى في تصوَّر المعاني، وفيها تخلُّ عن الحسَّ والحيال وفأعرض عن الحيال رأساً وعوّل على مقتضى العقل فيه، فقد ظهر لِك انقسام الموجود إلى محسوس وغيره ١٦١.

وترتبط المسألة هنا بتصوّر العمليّة النفسيّة تنتقل من المحسوس إلى المعقول المجرّد. فإدراك الأشياء يقوم بالعقل، وطريق العقل منطقياً التركيب من الجنس والفصل، إذ بقول: وطريقة التركيب، وهو أن نأخذ شخصاً من أشخاص المطلوب حدّه، عيث لا ينقسم وننظر من أيّ جنس من جملة القولات العشر ، فنأخذ جمع المحمولات المقوّمة لها، التي في ذلك الجنس. ولا يلتفت إلى العرض واللازم بلّ يقتصر على المقوّمات. ثمّ يحذف منها ما يتكرّر ويقتصر من جملتها على الأخير القريب. ونضيف إليه الفصل، فإن وجدناه مساوياً للحدود... فهو الحدّ.. ، ٧٣. وما تُستفاد مر النصر السابق نلخُّصه: بأنَّ الحدُّ يُعرف بالطريقة التركيبيَّة التي تذكر الجنس مع الفصل ٦٨. ويتمَّ الحصول على الجنس بعمليَّة إدراج هذا الحدُّ ضمن جنسه ، ويفتَّش عن جنسه باستعراض المقولات العشر. حتى إذا وجدت هذه المقولة نأخذ بأجناسها العليا والدنيا، \_ يقصد بالأجناس الدنيا والأنواع وأشخاص هذه الأنواع \_ تاركين الفصول والأعراض. ثمّ نميّز بين هذه المحمولات المقوّمة من الأجناس والأنواع، فنحذف المتكرّر والبعيد لببقي الجنس الأقرب، الذي نضيف إليه الفصل، حصولاً على التطابق الماهويّ بينه وبين الحدّ. وسأفرد هذا المثال تفسيراً حيًّا لما شرحناه: « إذا سُثلنا عن حدّ الحمر فنشير إلى خمر معيّنة ، ونجمع صفاته المحمولة عليه فنراه أحمر يقذف بالزبد. فهذا عرضيَّ، فنطرحه، ونراه ذا رائحة حادَّة ومرطباً للشرب، وهذا لازم، فنطرحه، ونراه جسماً أو مائعاً أو سبَّالاً وشراباً مسكراً ومعتصراً من

٦٥. الصدر نفسه، ص ٥٥.

٦٦. الصدر نفسه، ص ٥٤.

٦٧. الغزالي، المعيار، ص ١٧٧.

٦٨. ليس هذا تكراراً لما سبق. إنَّا هو نفصيل لكيفيَّة معرفة الحدَّ وطريقة اقتناصه.

العنب، وهذه ذاتيات. فلا تقول جسم مائع سيّال شراب، لأنّ المائع يغني عن الجسم، فإنّه جسم مخصوص والمائع أخص منه. ولا تقول مائع لأنّ الشراب يغني عنه الجسم، فإنّه جسم قطوب، فتأخذ الجنس الأقرب المتضله عنه بفصل ذاتيّ لا العامة، وهو شراب، فتراه مساوياً لغيره من الأشربة، فتضله عنه بفصل ذاتيّ لا عرضيّ، كقولنا مسكر يحفظ في الدنّ...، " ، ويلاحظ أنّ طريقة الحصول على الحدّ تناولت عمليّين: الأولى تمّ فيها استعراض المحمولات العلم والثافراد المندرجة تحت بعض الأنواع. والثانية جرى فيها الغييز بين هذه المحمولات، واستثناء ما لا حاجة إله.

فالعملية الأولى عملية استقرائية، والثانية عملية تقسيمية فرزيّة ـ الشيء إمّا هذا أو ذاك، لكنّه هذا فليس ذاك ـ يتمّ الحذف بعدها. ولم يتنبّه الغزلي لعمليّة المعرفة الباطنيّة التي عرضها في تركيب الحلّ، بل وأنكر أيّ طريق معرفي غير التركيب. لكنّ التأخيى السادي " ، (٤٠٥ – ٥٦ هـ / ١١١٠ – ١١٧٠ م) أدرك ذلك فذكر إمكانيّة التوصل للحذ بالقدسمة والاستقراء، مع تشديد على التركيب طبعاً. واعتبر أنّ القسمة فنيد طريق التركيب ، فتدل على الأحمّ والأخصّ بحمل الجنس لما يليه ، ثمّ يقسم الشيء قسمين ويختار أحدهما. ويتابعها الاستقراء بحمل الجنس لما يليه ، ثمّ يقسم الشيء قسمين ويختار أحدهما. ويتابعها الاستقراء بحمل الجنس أن آرائه المنطقيّة ، وموف منطق الغزالي. فإنّه يعرض مثلاً وفي غير فقرة لبض تفصيلات الألفاظ والحدود ، كما وردت عند الغزالي.

إذاً، انحصرت معرفة الحدّ بطريق تركيب الجنس والفصل من دون اثبًاء البرهان . وبناء على ذلك يرى الغزالي : أنّ الحظأ في الحدّ يقع من الجنس والفصل . أما أخطاء الجنس فهى الثالية ، مثلما يذكرها :

- إذا وضع الفصل بدل الجنس، مثلاً: العشق إفراط المحبّة.
- ٢. أن توضع المادّة مكان الجنس، مثلاً: السيف حديد يقطع.

٦٩. الغزالي، المعيار، ص ١٧٨.

٧٠. عمر بن سهلان الساوى، ولد بساوه بين الري وهمذان. واشتغل بالفلسفة والمنطق.

٧١. الساوي، البصائر النصيريّة، ط مصر، ١٨٩٧م، ص ١٦٥ وما بعد.

- ٣. أن تؤخذ الهيولي مكان الجنس، مثلاً: الرماد خشب محترق.
- · ٤. أن تؤخذ الأجزاء بدل الجنس، مثلاً: العشرة خمسة وخمسة.
  - أن يكون النوع بدل الجنس، مثلاً: الشر هو ظلم الناس.

وينتج ألحظاً من الفصل: بوضع الجنس مكان الفصل، أو بوضع العرضيَّ أو اللازم أو الحاصُ مكان الفصلُ<sup>٧٧</sup>. ويرى أنَّ هناك تعريفات خاطئة لا تصوَّر الحدَّ. ويسميُّها ما هو مشترك، وهي :

- إذا عرّف الشيء بأخفى منه، مثلاً: النار جسم شبيه بالنفس
  - ٢. إذا عرّف الشيء بضده، مثلاً: الزوج ما ليس بفرد
- إذا عرّف الشيء بنفسه أو بأقل منه في الوجود، مثلاً: الشمس كوكب يطلع بالنهار.

وذكر البغدادي، فيا بعد، شيئاً عن الفاسد من التعريف قائلاً: وما يعرف الشيء بمساويه في المعرفة أو بما هو أعرف منه ومتأخّر عنه في المعرفة... أو يقدّم الاخصّ فيها على الأعمّ أو غير الأعرف على الأعرف....٣٣.

وقد تأثّر كلّ من الغزالي والبغدادي بموقف ابن سينا ، الذي جعل الحدّ يفيد الماهيّة . ولذا نقول إنّ الثلاثة ومشائيّة الإسلام جميماً تابعوا رأي أرسطو بالحدّ وبكيفيّة التوصل إليه . وعلى الرغم من هذا الاثباع إلّا أنّ صنى بختم في الحدّ لم يركز على الكلّي بمنى التجريد العلليّ والحلاص من المنسخصات المحسوسة . ولاسبّها إنّهم ارتبطوا باللغة العربيّة التي تعبر بتركيبها البنيويّ عن الأفراد المستقلّين. فئلاً ، نادى ابن سينا والغزالي بالعام ولم يتجاوزاه إلى الكلّي بالمفهوم المجرّد ، إلّا نقلاً عن الفاراني وأرسطو ونرجيّة أنّ المجانى المعبد والجنس نظر إليه على أنّه أعمّ من النوع فقط . وعندا مؤرّبين الجنس المبيد والجنس القريب كانت رؤيته الأعمّ اللغويّ وليس الأعمّ اللغويّ المحرّد .

ويرتبط مبحث الحدّ في المعيار بمعالجة المقولات العشر. وقد اعتبرتها المدرسة

٧٧. -الغزالي، المعيار، ص ١٧٩.

٧٣. البغدادي، المعتبر، جـ١، ص٥١.

المشَائيَّة أبحاثاً ميتافيزيقيَّة. ولم يفرد لها مشَّائيَّة الإسلام أبحاثاً مفصولة في كتاباتهم المنطقيَّة، بل ألحقوها بها. وصهرها ابن سينا في الإشارات مع عرضه المنطقيِّ، كما ألحقها الغزالي بمبحث الحدّ. ولم يشذّ عن القاعدة سوى ابن رشد (٢٠٠ - ٩٩٥ هـ / ١١٢٦ - ١١٩٨ م) الذي صنّف كتاباً مشهوراً ٧٠ ، فسرّ فيه مقولات أرسطو. ويذكر الغزالي في لواحق الحدّ، لواحق للمقولات تتعرّض بجملتها لأبحاث وجوديَّة وفلسفيَّة ؛ نحن بغني عنها في استعراضنا للحدِّ. ويتناول بعضها أبحاثاً كالجزئيّ والكلّي، والعلَّة والمعلول، والمتقدّم والمتأخّر. وقد تضمّنت آراء منطقيّة داخلتها بعض مسائل الواجب والممكن بالمعنى الوجوديّ. فمثلاً: «الواجب وجوده ينقسم إلى ما هو واجب لذاته ، وإلى ما هو واجب لغيره ... وأنَّ كلِّ ما هو واجب الوجوْد بغيره ، فهو ممكن الوجود بذاته ٣٠٠. وعلى الرغم من مزج هذه الموضوعات بالآراء الفلسفيَّة إلَّا أنَّ بعض أبحاث الحدُّ المنطقيُّ وخلفيَّاته ظهرت عميقة، وأمدَّتنا بطبيعة تصوّرات الغزالي ، وقد أجلنا البحث فيها لباب خلفيّات الغزالي منعاً للتكرار . ويمكن القول أخيراً : إنَّ الغزالي تأثَّر بابن سينا في مبحث الحدُّ بالمعيار وبشروحه وتقسيماته. وبقيت روح الحدّ في المعيار امتداداً لماكان في كتاب مقاصد الفلاسفة، واستمراراً للاتَّجاه الأرسطويِّ. وحاول الإمام الإطالة في الشرح والتفصيل بحيث أضاف على ابن سينا ، لكنَّه لم يخرج من دائرته. وإذا قيل إنَّه كان في المعيار متميِّزاً بالتأثَّر في الأمثلة الفقهيَّة وفي بعض التعبيرات اللغويَّة، إلَّا أنَّ الطابع العامَّ، مثلما لاحظنا، كان استمراراً للمنطق المشّائيّ وتمهيداً للميل والاتجاه نحو الفقه والنمط الإسلاميّ. ولا يخفي على القارئ والمتعمّن في مسائل المعيار، أن يجد تطوّراً بسيطاً عن المقاصد، واختلافاً جزئيًّا. إذ ينتقل الإمام فيه نحو الشرح والمعاني الإسلاميَّة. وكان في هذا يمثّل طريقاً متوازياً مترافقاً مع تطوّره المعرفيّ المتجلّي بالتوفيق بين العقل والنقل، وبتطعيم الأصول بالأدلَّة العقليَّة. مع ما رافق هذا الطريق الطويل من شكوك ويقين، وهدم وبناء، وتخطُّ لمرحلة وتبنُّ لأخرى.

إنتقل الغزالي إلى وضع كتاب محكّ النظر قبل ارتحاله عن بغداد، وربّما إبّان

شكوكه الأولى بالمعرفة العقليّة ، وتعلّقه أكثر بالأدلّة الإبمائيّة . وكتاب محكّ النظر ليس إلّا استمراراً للموضوع المنطقيّ عنده ، لكن ببنية إسلاميّة الآن.

ثالثاً: يدور بحثَّ الحدَّ في كتاب محكَ النظر، حول موضوعين أيضاً: أوّلها: الألفاظ والمعاني. ثانيها: الحدّ وامتحان صحّه.

يمل الغزالي من الألفاظ والمعاني بمثاً تمهيدياً للقباس فيقول: «النظر في الألفاظ أمّ في المعاني ثمّ في تأليف مفردات المعاني، إلى أن تصير علماً تصديقيًّا يصلح أن يُجعل مقدّمة ا<sup>٧٧</sup>. وقد كتب المحلق عقب المعيار، كما ذكرنا وبعد ضجوه من النظر الفلسفي. إذ قال: وتحرير محلئ النظر والافتكار ليعصمك عن مكامن الغلط في إتمام مضايق الاعتبار... وبعث في نفسي داعية الانتهاض وحواني إلى فن اطَرِحته بحكم السآمة والضجر، فعدت إليه معاودة من التفت إلى ما هجرء ٧٣ والالتفاتة التي تكلّم عنها همي: كتابا المقاصد والمعيار. وقد هجر موضوعاتها، لكنّه في نهاية المحلناً يعترف بسعة المعيار وفقصيلاته قائلاً: وإن أمعنت في تفهم الكتاب، تشوقت إلى مزيد ايضاح في بعض ما أجملته، وذلك التفصيل قد أودعت بعضه معيار العلوم... ٩٠٠.

أما مبحث الحدّ في الحلّ فينقسم إلى موضوعين أساسيّن يقعان ضمن قسميّ الكتاب. فيحتلّ موضوع الألفاظ والمعاني جزءاً من القسم الأوّل، وموضوع الحدّ القسم الناني كلّه. وبالشكل التالي من النبويب:

الفن الأوّل: قسم القياس، وفيه يعالج الغزالي «النظر في الألفاظ ثمّ في
 المعانى ثمّ في تأليف مفردات المعاني ... ٧٩٠.

 الفن الثاني: قسم محك الحدّ، وفيه يعالج الإمام فنّن: أوّلها قوانين الحدّ، وثانيها امتحان الحدّ.

ولعلّ تأجيل بحث الحدّ وتأخيره مردّه طبيعة هذا البحث الخارجيّة والغريبة عن

٧٦. الغزالي، محك النظر، مصر، المطبعة الأدبية، د. ت، ص ٨ ــ ٩.

المصدر نفسه، ص ۲.
 المصدر نفسه، ص ۱۳۳.

۷۸. المصادر نفسه، ص ۱۴۲. ۷۹. المصادر نفسه، ص ۸.

الفكر الإسلاميّ وعقليته. فالمسلمون لم يعوا الحدّ إلّا في دوره الاسميّ المميّز بين الألفاظ.

يتضمّن الفن الأوّل ثلاثة فصول تشكّل في مجموعها غرضاً في عمليّة الاستدلال ، وتوصل إلى تركيب المقدّمة . ويتناول الفصل الأوّل ، دلالة الألفاظ على المعانى وفيه ثلاثة أقسام:

أ ــ القسم الأوَّل: دلالة اللفظ على المعنى بالمطابقة والتضمَّن والالتزام.

ب \_ القسم الثاني: دلالة الألفاظ على نوعين: المعيّن والمطلق.

 ج - القسم الثالث: الألفاظ أربعة أنواع: مترادفة ومتباينة ومتواطئة ومشتركة. ويتطرّق الفصل الثاني لعلاقة المعاني بعضها ببعض من خلال ألفاظها وفيه ثلاثة تقسيات:

 أ ـ التقسيم الأوّل: تكون المعاني مرتبطة بعضها ببعض بعلاقة إمّا مساوية أو أعمّ أو أخصّ.

ب \_ التقسيم الثاني : نجد المعنى إذا نُسب إلى معنى آخر ، إمَّا ذاتيًّا أو لازماً أو

ج ـ التقسيم الثالث: تُدرك المعاني بثلاثة أسباب، بالحسّ أو التخيّل أو التعقّا . .

أمَّا الفصل الثالث فيعالج تكوين القضيَّة وتركيب المفردات، وسنؤجِّل بحثه إلى الفصل الثاني.

يضم القسم الثاني من الكتاب فتين:

يحتوى الفنَّ الأوَّل : على ما بجري مجرى القوانين والأصول، ويضمَّ سنَّة قوانين : أ \_ القانون الأوّل: يجيب الحدّ عن سؤال الطالب، والمطالب أربعة. ١. مطلب (هل): هل الله موجود؟

٢. مطلب (ما): ما العقار؟ ٣. مطلب (لِمَ): سؤال عن العلّة.

٤. مطلب (أيّ): للتمييز.

 القانون الثانى: ينبغى أن يكون الحاد بصيراً بالفرق بين الصفات الذاتية واللازمة والعرضيّة. ج ـ القانون الثالث: دور الحدّ في التعريف بالماهيّة.

د – القانون الرابع: لا يحصل الحدّ بالبرهان.

هـ القانون الخامس: حصر مداخل الحلل في الحدود من جهة: الجنس والفصل والأمر المشترك.

و - القانون السادس: لا تحديد للمعنى الذي لا تركيب فيه.

و يجمع الفنّ الثاني : جملة امتحانات للحدّ وعددها ثمانية ، وفيها تمييز الحطأ من الصواب :

الامتحان الأوّل: الحدّ بحقيقة الشيء أو باللفظ المفسّر.

الامتحان الثاني : الحدّ بإعطاء المثلّ المرادف.

الامتحان الثالث: ُحدُّ العرض الذي لا يقوم بنفسه.

الامتحان الرابع: الحدّ بعكسه.

الامتحان الخامس: حدّ المتضادّين.

الامتحان السادس: التفسير السطحيّ.

الامتحان السابع: إستدعاء الكلام المطوّل.

الامتحان الثامن: الاختلاف في لفظ الواجب والمباح، بدون فهم المعنى.

يتين من التركيب الشكلي لكتاب المحك وجود نوع من التشابه بينه وبين المعار. وخصوصاً في إفراده مبحثاً للحدّ بنهاية الكتاب، وفي جعل مبحث الألفاظ والمعاني تمهيداً للقياس. ويلاحظ إسقاط بحث المقولات ولواحقها في الحكّ. ومماً يلفت النظر أيضاً اختصار المحكّ لبعض التقسيات والتفصيلات. فهو لا يعالج على صعيد الألفاظ والمعاني النقاط التالية بشكل مفضل ومنفرد

أ ــ الفسمة المتعلَّفة برتبة الألفاظ من مراتب الوجود، وكون اللفظة مفردة ومركّبة ^^.

ب ـ الشروح المفصّلة للتمييز بين المشتركة والمتواطئة والمتباينة.

ج – القسمة المتعلّقة باعتبار الموجودات تخضع للتعيين أو لعدمه.

٨٠. بينها وردت هذه الأمور في المعبار، ص ٤١ ــ ٣٣.

د ـ القسمة المجينة للسائل عن الماهية، والمرتبطة ببحث المعاني، وبالكلّيات
 الحمس بشكلها الفضل والمعزول.

كما لم يتناول كتاب عمل النظر على صعيد مبحث الحدّ، نسبةً للمعيار، المؤسوعات التالية:

أ\_ مادَّة الحدُّ وصورته .

ب \_ إستقصاء إلحدّ على القوّة البشريّة .

جــ تعريفات الحدود، وفيه شرح لمجموعة حدود ومصطلحات فلسفية وطبيعية
 وردت بالمعيار ولم ترد في المحك.

ويقدتم هذا النبويب صورة واضحة عن المجانسة بين موضوع المحك والمعبار ، نظراً للتشابه في الفصول وفي عناوين الموضوعات. ويتجلّى ذلك في دراسة الألفاظ والمعاني وارتباطها بعضها ببعض ، وفي دور الحدّ وصحّته الخ... لكنّ المتعمّق في المضمون يلحظ الاختلاف البنيويّ بين الكتابين. وكيف تحوّل الغزالي من متأثّر بابن سينا وناقل للمنطق الأرسطوي نصًّا وروحاً إلى منطقيّ يأخذ القواعد والأسس وبحوّلها ليجعلها إسلاميّة التفكير والمصطلح والمعنى والدور الإجرائيّ. وستبيّن الملاحظات والشعر والشروح لمضمون الحكام، وجهة النظر هذه. على أنّا سنكنى بإيراد الجديد والمنغير المنار، من دون تكرار لما سبق، أو ذكر لما في المعيار من تطابق وقضمَن واشتراك وترادف: وقد وردت جميعها في الحك.

لقد اقتصر التوجّه بالمبار نحو بعض الأمثلة الفقهية، وكانت بمثابة النهيد للمحك، إذ يقول الغزالي: « رضبًا ذلك أيضاً في أن نورد في امنهاج الكلام في هذا الكتاب أمثلة فقهية فتشمل فائدته، وتعمّ سائر الأصناف جدواه وفائدته، ولعلّ الناظر بالمبن العوراء، نظر الطمن والإزراء، ينكر انحرافنا عن العادات في تقهيم العقابات القعلمية بالأمثلة الفقهية الظنية، فليكفئ عن غلوائه في طعنه وإزرائه، وليشهد على نفسه بالجهل بصناعة الخشل وفائدتها. فإنها لم تُوضع إلا لمنفهم الأمر فيسه علم الأعرف عند الخاطب المسترشد، ليقيس مجهوله إلى ما هو معلوم عنده، فيستقر الجهول في نفسه ..ه ٨٠٠.

٨١. الغزالي، المعيار، ص ٢٧.

فاقتصر غرضه على إعطاء الأمثلة الفقهة، لاستساغة الأمور العقليّة لا أكثر وْيِعِتْرِفَ بْأَنَّه يَقُوم بَصِنَاعَة فَكُرِيَّة لِلتَفْهِيمِ. بَيْنَا الْأَمْرِ فِي وَالْحِكَّ ، يُختلف تماماً ، فشمَّة تجاف وتباعد عن غرض التقليد والاثباع ، \_ قاصداً اتباع ابن سينا \_ واقتراب إلى الإبداع وتألُّيف المنطق الإسلاميّ الذي يرشد إليه نور الله والاستبصار المعرفيّ. «وما أحوج إلى هذا من ركب متن الخطر في الارتفاع عن حضيض التقليد، مع سلامة مغبّته إلى يفاع الاطّلاع والاستبصار ، مع خطر عاقبته وتفاقم غائلته . فإن لم يره الحقّ حقاً ، كان نظره كلَّه هباء ،وإن لم يوفَّقه للعمل بما علمه كان جهده كلَّه عناء ... ٨٢٥. وبدل أن يُسمّى مبحث الحدّ تصوّراً يسمّيه في المحكّ المعرفة. ويصرّح بأنّ المعرفة متأتيَّة من اللغة العربيَّة. و « يقول النحاة أنَّ المعرفة تتعدَّى إلى مفعول واحد ، إذ يقول عرفت زيداً ، والظنّ يتعدّى إلى مفعولين، إذ تقول ظننت زيداً عالماً. والعلم أيضاً ىتعدى إلى مفعولين... ٨٣١.

وعوضاً أن يكون التصوّر ينال بالحدّ، يصبح الأمر: «المطلوب من المعرفة لا يُقتنص إلَّا بالحدُّ، والمطلوب من العلم الذي يتطرَّق إليه التصديق أو التكذيب لا ً يُقتنص إلّا بالحجّة والبرهان وهو القياس...، ^1.

إنَّ المرجِّح أنَّ الغزالي قصد في استعال مصطلح المعرفة ، إدراك الأسامي والمعاني ـ المفردة. وكلمة معرفة من «عرف» و «معرّف»، ويشرح الجرجاني المعرّف بأنّه: «ما يستلزم تصوّره اكتساب تصوّر الشيء بكنهه أو بامتيازه عن كلّ ما عداه، فيتناول التعزيف بالحدّ ... ، ٥٠٠ وهكذا بجعل للمعرّف دورين: تصوّري وتمييزيّ. فيوصل الدُّور التصوّري لماهيّة الشيء وحقيقته، ويهدف الدور التمييزيّ تفريق اللفظ عمّا عداه. ولم يكن الأمر عند الغزالي في المحكّ غير هذا التوفيق بين الدورين الماهويّ واللغويّ. والحال نفسها في المعيار وفي كلّ الاتّجاه المنطقي الذي سنستعرضه لاحقاً. وتجدر الإشارة أنَّ استخدام المصطلح بتى ضمن الأغراض المنطقيَّة واللغويَّة ،

٨٢. الغزالي، الحك، ص٣ ــ ٤. ٨٢. الصدر تفسه، ص٥٠.

٨٤. الصدر نفسه، ص.٦. ٨٥. الجرجاني، التعريفات، ص١٥٠.

ورتبا ارتبط تعبير المعرفة ، ايستمولوجيًا ، بنظرية العرفان الصوفيّ ، التي بدأ يتأثّر فيها الإمام إبّان تألّف المجار ذاك الإمام إبّان تألّف الفقاء التصوّر في المجار ذاك الإدراك الاسميّ والعقليّ لماهمّة الشيء. ويقول فيه الجرجاني مثلاً : التصوّر هو «حصول صوّرة الشيء بالعقل... وهو إدراك الماهميّة من غير أن يمكم عليها بنني أو الثانت الم

وقد اصطلح الغزالي في موضوع الألفاظ والمعاني مجموعة مصطلحات وأمثلة مغايرة

لما ورد في المعيار، وسنذكرِها كما يلي:

\_ يُطلق الغزالي، تمشياً مع ابن سينا، على الجزئي والكلّي تعبيري الخاص والعام . وقد أشير إلى ارتباط هذه الألفاظ بالتصور اللغوي العربي. لكن الأمر في المحبدان نها المحبدات بيكان نهائيا على المجارات إلى المجارات إلى المحبدان المحلق بيكان نهائيا على الحاص والعام . وقصد الغزالي بلفظة معين ما يدأ على عين والمطلق من اللغة العربية والملتق في المعبد العربية والمنتخدمون اللفظة للتمبيز بين الأسماء . فلكل معنى لفظ معين عدد . وبلمب المحبن المنتفاة بيكان أن يكون مفهومه إلا ذلك وربلمب المحبن المحتادة ، الذي لا يمكن أن يكون مفهومه إلا ذلك في عربه المحبوب والمحتاد ، والمعبد المجارة ألى المحبوب المحبوب

وتحدَّث ابن سينا عن المطلق مقابل الضروريّ في استعراضه للممكنات^^ وقصد

٨٦. المرجع نفسه، ص 1.

الغزالي، الحك، ص ١٠ ــ ١١.
 ١١ ــ الغريفات، ص ١٥.

بالطاتي بيان غير الفرورة، أمّا الفرورة فهي المشروطة بقانون وجودي طبيعيّ. 
وبقيت أحكام المطلق ضمن قوانين الطبيعة لدبه ولدى الفارافي أيضاً. أمّا الغزائي 
فاستخدم تعيير المطلق لبدل على ما هو ماغير للمعيّن، بل وعكسه .ويحمل المطلق بمعناه 
المعوميّة "قد عرّفه الجرجاني «إنّه ما يدل على واحد غير معيّن» . ويوقول عنه أبو 
البقاء : «المطلق مو الدال على الماهيّة من غير دلالة على الوحدة والكرّة، والنكرة 
دالة على الوحدة ولا فرق بينها في اصطلاح الأصوائيين» (. ويرتكز المطلق عند 
المسلمين على منحى لغويّ، بعتبر اللفظة معوقة وليست نكرة. واستعمل لفظ المطلق 
في الفقه ليشكل نقيض المقيّد. إذ يجوي الحكم المطلق في الأصول على إطلاقه، إلا 
إذا وقع تقييد، مثالة : قوله تعلى ، تحرير رقبة . والقيّد ما تعرض ذاتاً موصوفة 
بصفة ، كقوله تعالى ، تحرير رقبة مؤمنة ، إلا 
بصفة ، كقوله تعالى ، تحرير رقبة مؤمنة ، إلى .

والأرجح اتجاه الإمام إلى التأثر بالعربية والأصول في تداوله المطلق في الحلق، أكثر منه أتباعاً لابن سينا. ويزيد من ترجيحنا الاقتناع بأنّ مسائل البحث فقهية، وغرض الكتاب، كما صرح، تعليميّ إسلاميّ. ولأنّ النزلل بعيد هنا عن معالجة الأمور الطبيعيّة والوجوديّة. ويدلنّ على ذلك أيضاً تلك الأمثلة التي أدخل عليها (أل) التعريف فاستحالت مطلقة. فإذا كان دهذا السواد، معيّناً، أصبح تعيير والسواد، ، مطلقاً ٢٠. وكل هذا يدل على أثر اللغة العربيّة أو بالحريّ علم الأصول.

يستخدم الغزالي جملة أمثلة في دلالة الألفاظ على المعاني، وجاء بعضها
 مغايراً للمعيار. وهي تبتعد عن التمثل بمفهوم الماهيّة واندراج الجنس والنوع، وتأخذ
 طابع مفردات اللغة العربيّة ومعاني الأمثلة الفقهيّة.

فيقدَّم الغزالي أمثلة على الترادف: الليث والأسد، والحمر والعقار. وعلى

٩٠. الجرجاني، التعريفات، ص ١٤٩.

٩١. الحرحاني، التعريفات، ص ١٤٩.

٩١. الكفوى، الكلّبات، ص ٣٤١.

٩٢. الكفوي، الكلّبات، ص ٣٤٢.

٩٣. الغزالي، المحك، ص١١.

المنواطنة : الرجل الذي يطلق على زيد وعمرو وبكر. وعلى المشتركة : اسم المشتري على قابل عقد البيع، والكوكب إلغ....٩١

وإذا قارنا ما سبق مع ما ورد في الميار ألفينا أمثلة الأخير تدور حول موضوعات تستند على الماهية وتسلسل الأجناس والأنواع. وهي أقرب إلى النائر بابن سبنا، فمثله على المتراطئة: إطلاق الحيوان على الفرس والإنسان والطير. ومثال اللازم في الحك تلخص في: كون الأرض مخاوقة \* فمخلوقة وصف لازم للأرض، يتضح فيه المعنى الفرآني. بنا مثال اللازم في المعار صفة ذائة غير مقوّمة: الولاقة الطفان.

تالول الغزالي بالمحلق علاقة الذاتي بالمعاني. فيدل أن يعتبره تجويداً ومقومًا كليًا للنوع والجنس اعتبره صفة بالمعنى اللغوي. واستندنا على ذلك من خلال أمثلته التي تتحصر في اللونية والجسمية، ومن تصريحه بأن الذاتي يسمى صفة النفس\\. وقد اختلفت الحال في الممار، كما بينًا في حنه.

\_ يتهرّب الامام في المحلئ من كلّ مثال يتعلّق بالماهية الأرسطونة ، أو باندراج الأجناس والأنواع . وهو يذكر مجموعة أمثلة في الحكّ تتناول المساوى والأعمّ والأحصّ. وهي بحسب الترتيب : جسم متحبّر للمساوى. والوجود للجسم للأحمّ ، والحرّة للجسم للأحصّ" . ينها اختلفت الأمثلة في المعبار في هذه الموضوعات . فكان مثال المساوي : الحيوان للحسّاس . ومثال الأعمّ : الحيوان للابسان . ومثال الأعمّ : الحيوان للابسان ضمن الأحصّ : الابسان إلى الحيوان "وربّا تحرّف في الحكّ من أن يجمل الإنسان ضمن الحيوان ، فلجأ إلى الأمثلة المحسوسة الطبيعة تحت فعل البعد الدينيّ .

والملخص من موضوع الألفاظ والمعاني في محك النظر، هو تلك الاختلافات بينه وبين المعيار والتي عرضناها بإيجاز سابقاً. ويؤكّد كلّ ذلك الائتجاه اللغويّ الذي بدأه الغزالي في المميار بتأثير من طبعة اللغة. وقد تعمّق هنا في المحكّ وأخذ طابعاً دبئًا

٩٤. الغزالي، المحك، ص١٢ ــ ١٣.

٩٠. الصدر تفسه، ص ١٨.

٩٦. المصدر نفسه، ص١٧.

٩٧. المصدر نفسه، ص. ١٧.

٩٨. الغزالي، المعيار، ص ٥٧.

فقهيًّا. تجاوز حدود الالتزام بأبعاد المنطق أحياناً. ويمكن القول: إنَّ الكلِّي، بوصفه عمليَّة منطقيَّة صوريَّة تعمد إلى التجريد، انعدم نسبيًّا في محكُّ النظر واختفي. وربُّ ا قاثاً, : إنَّ وروده في المقاصد والمعيار لم يكن سوى نقل. ومع جانب بعض الصحَّة في هذا القول"، إلَّا أنَّ المحكَّ قد بلور المسألة الدينيَّة بوضوح. وربَّها اخترلت عمليَّة التجربد المنطقيّة الشكليّة في المحكّ إلى عملية تجربد عقليّة نفسيّة فقط. ويتجلي هذا في تفسير الإمام لكيفيَّة تصوّر اللونيّة والشكليّة، فيقول: وإصطلحنا على تسميّها عقلاً، فيدرك ويقضى بقضايا، ويدرك اللونيّة مجرّدة، ويدرك الحيوانيّة...، ٩٩.

يتطرُّق الغزالي في موضوع الحدّ إلى أعاث الحدّ نفسها الواردة في المعبار، مع شيء من الاختصار ومحلَّة إسلاميَّة. ويعتبر اكتمال معرفة الحدُّ عن طريق التعريف باللفظ والرسم والحدّ. ويوضح الأمر في مجموعة الأسئلة التي يطرحها والتي تجيب على كنه الحدّ. وتنحصر في أربعة مطالب: هل، وما، ولمَ، وأيّ. ويعتبر مطلب «ما» أهمَّها، وفيه مثال الفقه المشهور: ١١-لخمره. ويفيدنا مطلب ١ما، بثلاثة أجوبة: - يعرَّفنا بتمييز الاسم وشرحه، أيّ بالتعرّف على حدَّه اللفظيّ. فنقول: ما العقار؟ هو الحمر.

 ويدلّنا على مميّزات الشيء العرضيّة، ويُسمّى حدًّا رسميًّا. فنقول الحمر هي المائع الذي يقذف بالزبد، ثم يستحيل إلى الحموضة. ويجمع من العوارض واللوازم ما يساوي حقيقة ذات الخمر.

 ويجيبنا عن ماهية الشيء وحقيقته، ويُسمّى حدًّا حقيقياً، الحمر شراب معتصر من العنب.١٠٠.

وقد ركّز الإمام على التحديد الاسمىّ الخاصّ باللغة العربيّة في المحكّ، وحصر مكامن الغلط في الألفاظ. كما ننه إلى ضرورة الاحتراز من والألفاظ الغربية والوحشيّة. والمجازيّة البعيدة والمشتركة المتردّدة ١٠٠٨. ومن ثمّ يجب استعال الألفاظ المعروفة ذات النص الصريح، وإن اعتاص الأمر فليذكر المستعار أو لترد قرينة لغير المصرّح من

<sup>99.</sup> الغزالي، الحك، ص ٢١.

١٠٠. الغزالي، المحك، ص ٩٢. ١٠١. المصدر تفسه، ص ٩٨.

المعاني. ولم يتنقل في المحكّ، ولا في مقدّمة المستصفى، كما سنرى، إلى تبتّى مفهوم الحدّ اللفظيّ طريقاً يفيد التعريف بالحدّ. مع العلم أن الفقهاء ونظار المسلمين لم يعرفوا سوى الحدّ اللفظيّ، ولم ينادوا إلّا بالاتجاه الاسميّ". ومردّ هذا رفضهم الكلّيات والماهيات الأرسطويّة، معتبرين أنّ الحقائق والمعاني الإسلاميّة موضوعة، ولا يجوز تناول معان مغارة لهاً".

ويمكن القول إنَّ الغزالي استمرَّ في كتبه المنطقيَّة القريبة من الفقه وخصوصيَّة اللغة العربيَّة يعملية المزج. فقال مثلاً: «إعلم أنَّ من طلب المعاني من الألفاظ، ضاع وهلك كمَنْ استدر المغرب وهو يطلبه . ومن قرّر المعاني أوَّلاً في عقله بلا لفظ ، ثمّ أتبع المعاني الألفاظ فقد اهتدى. فلنقرّر المعاني ، فنقول : الشيء له في الوجود أربع مراتب، الأولى حقيقة في نفسه، الثانية ثبوت مثال حقيقته في الذهن وهو الذي يعبّر عنه بالعلم، الثالثة تأليف مثاله بحروف تدلّ عليه ... الرابعة تأليف رقوم تدرك بحاسّة البصر دالَّة على اللفظ وهي الكتابة ... ــ إلى أن يقول ــ إنَّ الأوَّلين وجودان حقيقيَّان لا يختلفان بالأعصار، والأخريان وهما اللفظ والكتابة تختلف بالأعصار والأمم ... ي الأنجاهين المنطقين استمراره بهذه العمليّة الجامعة بين الانجاهين المنطقيّ والأصوليّ الاسميّ أقرّ بأنّ تعريف الحدّ ينال بتصوّر الماهيّة وبالتمييز اللفظيّ والاسميّ معاً. وتعتبر الفقرة السابقة على درجة من الأهميّة، كونها تشير إلى تصريح الغزالّ بوجود الحقائق العقليَّة الكلِّية ثابتة في الذهن، وبوجودها قائمة بذاتها. وهذان الوجودان يشملان الشعوب كافة بدون تمييز. ونتساءل كيف وفِّق الإمام بين هذه المعاني الأرسطويّة وبين المعاني الإسلاميّة القائمة في القرآن؟ وكيف صرّح بذلك في كتاب المحك المتميّز بالطابع الإسلاميّ؟ نُرجّع أنّ ذلك كان نتيجة التطعيم وتطويع المعاني المنطقيّة لإغناء الاستدلال الأصوليّ. وأخيراً نجد أنَّ موضوعات «المحكّ»

١٠٧ . إين تيميّه، تني الدين، كتاب الردّ على المنطقيّين، بمباي، دائرة المعارف العيائيّة، ١٩٤٩،
 ١٥٠ ـ ١٠٥ .

١٠٣. سنوسّع هذا الرأي قليلاً في الحاتمة.

١٠٤. الغزالي، المحكّ، ص١٠٨ ـ ١٠٩.

الأخرى متوافقة مع موضوعات المعيار والمقاصد، فهماً وتوجّهاً. على أنّ المحكّ تميّز بالمنحى الفقهيّ واللغويّ.

رابعاً : ميدور بحث الحدّ في مقدّمة كتاب المستصفى ضمن الموضوعات المنطقيّة نفسها، وهو أقرب إلى «المحكّ» منه إلى «المقاصد» و «المعيار». وذُكرَ زمن تأليف هذا الكتاب. ولعل القارئ يتساءل عن سبب إهمالنا القسطاس المستقم، الذي وضعه الغزالي قبل المستصفى . والجواب أنَّ القسطاس لم يتطرّق إلى بحث الحدُّ بشكل مستقل، بل عالج الموازين والأقيسة. لذا تركنا عرض موضوعاته لفصل القياس. يعلن الغزالي في مقدّمته المنطقيّة ببداية المستصفى أنَّ : «أشرف العلوم ما ازدوج فيه العقل والسمع واصطحب فيه الرأى والشرع، وعلم الفقه وأصوله من هذاً القبيل» ° ′ . ثم يتلو دور المقدّمة ومضامينها قائلاً : «نذكر في المقدّمة مدارك العقول وانحصارها في الحدّ والبرهان، ونذكر الحدّ الحقيقيّ وشرط البرهان الحقيقيّ، وأقسامها على منهاج أوجز مما ذكرناه في كتاب «محكّ النظر» وكتاب «معيار العلم». وليست هذه المقدَّمة من جملة علم الأصول، ولا من مقدَّماته الخاصَّة بل هي مقدِّمة العلوم كلُّها، ومَن لا يحيط بها فلا نُقة له بعلومه أصلاً.... \* ١٠٦١. فالمنطق هنا آلة لكلِّ العلوم، والمقدّمة اختصار للمحكّ والمعيار. وبالأحرى هي نسخة عن المحكّ من حيث الأمثلة والتركيب الشكليّ والمصطلحات والغرض والمفاهيم. ولاستِّها إنَّها هضمت وتفاعلت كالمحك باللغة العربيّة وبأصول الفقه الإسلاميّ. ويختلف المستصفى عن المحكَّ من ناحية الشكل، فبحث الحدُّ فيه يرتبط مع مبحَّث الألفاظ والمعاني، ولم يرد فصل بينها؛ بل كانت الفقرات متتابعة متَّصلة. ولم يذكر الغزالي سبباً لهذا النغيير، لكنَّ الأرجح لدينا أنَّ الكتاب ظهر قبل نهاية عمر الغزالي، ممَّا جعله يعيد إحكام التسلسل. جَاعلاً إيّاها أكثر منهجيّة. وقد طوى مبحث الحدّ في المستصفى على موضوعين:

أَوِّلُهَا الحَدَّ، وثانيهما سوابق القياس، وبه تعالج مسألة الألفاظ والمعاني. وتسلسلت الموضوعات والتبويب على الشكل التالى:

١٠٥. الغزالي، المستصفى في علم الأصول. جـ ١، ص ٣.

١٠٦. المصدر نفسه، ص٧.

- \_ قوانين الحدّ.
- ·\_ امتحان قوانين الحدّ.
- تمهید یمن دور المفردات وتألیفها.
  - علاقة الألفاظ بالمعاني ودلالتها.
     علاقة المعانى في ما سنها.

تناولت مسائل الحدّ ستّة قوانين: عالج الغزالي في القانون الأوّل المطالب الأربعة ، وفائدة الحدّ في الجواب عن ماهيّة الّشيء ، وتبيان دور الحدّ أيضاً في التمييز يين الأسماء. وفي القانون الثاني ، الحادّ ، وضرورة كونه بصيراً بالفرق بين الصفات الذاتيّة واللازمة والعرضيّة ١٠٧. وممّا يلفت النظر هنا استعاله تعبير الصفة والموصوف. إذ قال: «المعنى إذا نسب إلى المعنى الذي يمكن وصفه به وجد بالإضافة إلى الموصوف إمّا ذاتيًّا له ، ويسمّى صفة نفس ، وإمّا لازماً ويسمّى تابعاً ، وإمّا عارضاً لا يبعد أن ينفصل عنه في الوجود... ١٠٨٩ ويقدّم لنا هذا القول شرحاً وافياً ومركّزاً لتصوّر الذاتيّ واللازم في المستصفى، علماً أنَّه ورد مختصراً في المحكّ ، ووردت عبارة للتمييز فقط. ويجعلنا هذا ندرك مجدّداً سيطرة اللغة العربيّة، من خلال أصول الفقه، على المفاهم المنطقيّة. فبعد أن كان الذاتيّ معنّى عاماً في المعيار يدل على المميزات المقوّمة للشيء أصبح هنا صفة نفس، وأصبحت علاقة المعاني علاقة صفة وموصوف. ممَّا يبرز الأثر الكلاميُّ الذي تجلَّى في التشديد على جعل العلاقات تستند على الصفات. وتلعب الصفات دوراً مهمًّا في نظريّة المتكلّمين ومعظمهم من الأصوليِّين في الآن نفسه. فيتساءل المتكلِّمون، هل الصفات إضافة على الله تعالى؟ أم إنَّها جزء من تصوَّر وجوده الأعلى؟ والأرجح أنَّ الذات الإلْهيَّة عند معظمهم لا تقبل إضافة ، حتى لا يجعلوها تقبل تكثيراً ... لذا تصبح الصفة صفة النفس وهي من ماهيّة الشيء. وهذا هو التفسير العقليّ للصفات، الذي تأثّر به الإمام وتابعه، إلى جانب تمثُّله وهضمه اللغة العربيَّة التي تتناول اللازم والتوابع. فاللازم يرافق الشيء وقد شرحناه، أما التابع فهو العرضيُّ أو العارض الذي ينفصل عن الشيء. ويعرُّفه

۱۰۷. الصدر تفسه، ص ۹. ۱۰۸. الصدر نفسه، ص ۹.

أبو البقاء بأنَّه : «معنى زائد على الذات، أي ذات الجوهر يجمع على أعراض... · عارض أي زائل يزول ١٠٠٩. وبهذا يتأكّد لنا الأثر الدينيّ واللغويّ المتعمّق في كل من المحكّ والمستصفى. ومن ثمّ يتبلور انصهار المعاني والمفاهيم وامتزاجها كلّما تقدّم الزمن بالغزالي ويتابع الغزالي موقفه في القانون الثالث من الحدّ، وكيفيّة تعريفه بالمنوال نفسه الذي اتَّبعه في المحكِّ. والحال نفسها في القانون الرابع والخامس والسادس. وثمَّة سمة بارزة تتجلَّى في متابعة الغزالي تبنّيه طريق التعريفات بالحدّ والرسم واللفظ معاً. وهو يجمع اتّجاه الأصوليّين الذين يقرّون بالتحديد اللفظيّ ، لأنّهم ينطلْقون من النص المحدّد المعاني؛ واتّجاه المناطقة الذين يصرّون على التحديد الماهويّ ١١٠. ولعلِّ الجمع هنا يتعِدَّى عملية التوفيق أو التوليف، ويطمح إلى إبراز الجانب العقليّ في الأصول ، وطغيانه على تيارات الاستحسان والاستصلاح ؛ من دون إغفال لأهميّة التحديد الاسمىّ في الأصول وشرح غريب اللفظ. والذيّ يقول الغزالي فيه: «أن يكون اللفظ في كتاب الله تعالى أو سُنَّة رسول الله صلى الله عليه وسلَّم، أو قول إمام من الأثمَّة ، يقصد الاطَّلاع على مراده به ١١١١. ولم يبدُّل الإمام في علاقة الألفاظ ومصطلحاتها كثيرًا عمَّا أورده في المحكِّ. بل استمرَّ على الوتيرة نفسها من تقسيم وأمثلة وشروحات، كنَّا قد أشرنا حينها إلى تميّزها من المعيار، وبميل المحكُّ نحو العربيَّة وأصول الفقه والخصوصية الإسلامية.

وقد ركّز الغزالي في مقدّمة المستصفى على مسألة اليقين، معطياً الدّور للمعنى وللصدق في تركيب الألفاظ والبرهان. ولهذا نرى أنَّه اهتمَّ بالمضمون إلى جانب الصوريّة والشكل، حتى في موضوع الألفاظ والمعاني. إذ قال: «الحلل في البرهان تارة يدخل من جهة نفس المقدّمات، إذ قد تكون خالية عن شروطها، وأخرى من كيفيّة النرتيب والنظم، وإن كانت المقدّمات صحيحة يقينيّة ومرّة منهما جميعاً ... » ١١٢. ولم ترد في المحكّ ومقلّمة المستصفى أيّة إشارة إلى تقسيم الكلّيات الخمس وذكر المقولات. لكنّ البحث تركّز على مفهومَي الجنس والنوع، خصوصاً في

١٠٩. الكفوى، الكلّيات، ص٢٥٢.

١١٠. الغزالي، المستصفى، ص ١٤ – ١٠.

١١١. الصُّدّر نفسه، ص ١٦. ١١٢. المصارّ نفسه، ص ١٩.

المستصفى، فلربُّها كان الغزالي يتصوّر مفهوماً أمراً مفروغاً منه. إلّا أنَّ الأصولـّن جَعْلُوا الفصل بالنسبة للنوع جنساً ١٣٠ ، وإذا كان الإنسان نوعاً فإنَّ الحيوان فصله ، أمَّا في حقيقة الموقف الأرسطويّ فإنَّ الحيوان جنسه. ولا عجب أن نرى الحيوان في بعض أمثلة المعيار مفهوماً وفصلاً للإنسان ١١٠. وربُّها كان ذلك تأثُّراً بالأصوليِّين المتكلَّمين، أو كان تهرَّباً من جعل الإنسان ضمن أفراد الحيوان. بحيث شكَّلت الحيوانيَّة فصلاً للإنسان، ممَّا لا يتعارض مع الشرع ويسير ضمناً في خلفيَّة الأصوليِّين الذين جعلوا الفصل مكان الجنس. وإذا تَعمَّقنا في المسألة هذه رَدَّدْناها إلى الحلفيَّة المنطقيَّة والفلسفيَّة، والتي تحتَّم وجود التعارض بين الموقف الأرسطويُّ والأصوليُّ. فالموقف الأرسطويّ يتلخّص بجعل الجنس علَّة للنوع، والفصّل معلولاً للنوع. إذاً كيف يكون المعلول علَّة ؟ أي كيف يكون الإنسان متقدَّماً على الحيوانيَّة ، وهي فصله، بحسب رأي الأصوليِّين؟ إنَّ حقيقة الموقف الإسلاميّ والأصوليّ، وموقف الغزالي بالتحديد، تتلخُّص بجعل والله تعالى، العلَّة الوحيدة ، وكلَّ الأُمور المنهجيَّة والوجوديّة سواها عوارض وتفسيرات لاحقة تنتج عن العلّة الأولى. وسنوسّع الشرح في فصل العلاقات المنطقيّة بالباب الثاني. لكنّنا نؤكّد هنا، أنّ انطلاقة أمثلة الغزالي الإسلاميَّة ، التي بدأت في المعيار ونضجت في مقدَّمة المستصفى ، ترتبط بهذه المفاهم أو ربُّها تتأثُّر فيها. لهذا ستخترل تدريجياً فكرة الأجناس والأنواع كمقولات وجوديَّة وعلل طبيعيَّة متراتبة ومتسلسلة منطقياً. ويتم تلاقح الحدود بمُفاهيم المعاني الماهويَّة والأدوار اللفظيّة، جنباً إلى جنب. فنرى التصوّر والمنطق كلاُّ مقيّداً بحدود الدين. سبق الغزالي في مزج المنطق الأرسطويّ بالأصول إمام الحرمين الجويني، وخصوصاً تأكيده على دور الحدّ في تحديد الماهيّة، إلى جانب التحديد اللفظيّ. وقد أخرج حدوده على طريقة المنطق الأرسطويِّ ١١٠ . وهذا ما كرَّره الغزالي فيا بعدُّ ، وفي مقدّمة المستصفى، كما أشرنا. حتى إنّه يذهب في المستصفى إلى ضرورة ذكر كل الفصول حصراً للتحديد، فيقول: وأن تجمع أجزاء الحدّ من الجنس والفصول... أن

١١٣. النشار، مناهج البحث عند مفكّري الإسلام، ص ٩٨.

١١٤. الغزالي، المعيار، ص ٣٩.

١١٥. النشار، مناهج البحث، ص٩٣.

تذكر جميع ذاتيَّاته وإن كانت ألفاً... لكن ينبغي أن تقدُّم الأعمُّ على الأخصِّ... إِنَّكَ إِذَا وَجِدْتِ الْجِنْسِ القريبِ فلا تَذَكَّرِ الْبَعِيدُ مَكَرِّراً...، ١١٦ وإنَّ فكرة إبراد الذاتيَّات والصفات إنَّا تفيد في تحديد الألفاظ. وكان أن أخذها الغزالي عن الجوينى ، وُقال بها ابن حزم ١١٧. ودفع الغزالي إلى مزج التحديد الماهويّ بالشرح اللفظيّ ما وجده من التباس في استخدام المصطلحات النظريّة والشرعيّة. إذ قال: «أن يكون اللفظ في كتاب الله ... فيكون ذلك اللفظ مشتركاً فيقع النزاع في مراده به...٣١٠ ويعلن بعض الأحيان عن ضرورة استعال طريقة الشرح اللغويّ. فإنّ هناك معاني لا تُحدّ إلّا بطريق تفسير اللفظ ، بحيث يُبَدّل اسم باسم مرادف له وبما يساويه أو يكون أوضح منه ١١٦. وقد احترز من الأخطاء اللغويَّة، وكرّر تنيهه عليها في المقدَّمة ذاكراً كيفيَّة وقوع الشركة فيها عند الفقهاء ١٢٠. وقال إنَّ القرآن مليء بمثل هذه الألفاظ التي تثير الغلط ، وأورد أمثلة من ذلك : «الصبح إذا تنفُّس ، ۖ فأذاقها الله لباس الجوع والخوف \_ أي أهل القرية \_ ، وأخفض لهما جناح الذلّ من الرحمة ١٢١٨. أكثر الغزالي في هذه التفصيلات وتعمَّق فيها واضعاً البدُّ على المسألة جميعاً. وإذا كانت العقيدة محدودة بالكتاب والسنَّة ، فإنَّ حقائقُ الأشياء مستخرجة من هذه العقيدة. والمسألة تُختصر بكيفيّة إيجاد المنهج الذي يستوعب هذه المسائل، وأُحكام تصوّرها والاستنتاج منها. ولهذا الأمر أدخل الغزالي الحدّ الحقيقيّ ليدعّم به ثغرات الحدُّ اللفظيُّ بعد أَن تَنَّه لما ذكرناه عنه. ويمكن القول أخيراً إنَّ تصوَّره برمَّته، في مبحث الحدَّ، اندفع تحت وطأة الأداء الإجرائيّ الدينيّ. فلم يكن الإمام مَتَأَثَّرًا بابن سينا ومتابعاً لخطوط أرسطو فحسب، إنَّا كانت غايته ومواده إسلاميّين. ويقيت حدود معالجته ضمن أفق أصول الاجتهاد، تدعيماً لقواعده. وما التصوّر إلّا إحدى العمليّات الإجرائيَّة لهذا الاتّجاه. ولم تكن أصول العقيدة العامل الوحيد في

١١٦. الغزالي، المستصفى، جـ١، ص١٠.

١١٧. النشار، مناهج البحث، ص ١٠٠.

١١٨. الغزالي، المستصفى، جـ١، ص ١٦.

١١٩. المصدر نفسه، ص١٣.

١٢٠. المصدر نفسه، ص ٢١. ١٢١. المصدر نفسه، ص ٢١.

نوجّهه التصوّريّ المنطقيّ الذي كان في كتبه فقد رافقها عامل اللغة العربيّة بينتها ومترادناتها وطبيعتها المشخّصة، التي تعتمد الفرد، مثلًا سيتُضح في الشروح أكثر فأكثر. وإذ نكتني بهذا القدر من التفصيل في عرض مبحث الحدّ، كما ورد في كتب الغزالي، نوشيز ملاحظاتنا عنه بما بلي .

 تأثّر الغزالي بشكل واضح بمنطق أرسطو في المقاصد والمعبار، وقد تبيّن لنا تشابه آراء الغزالي وآراء ابن سينا، لكن ذلك لم بحلّ دون بقائه في إطار المعطيات الإسلاميّة التي فعلت فعلها في المبنى والمعنى. وكانت اللغة أحد عواملها.

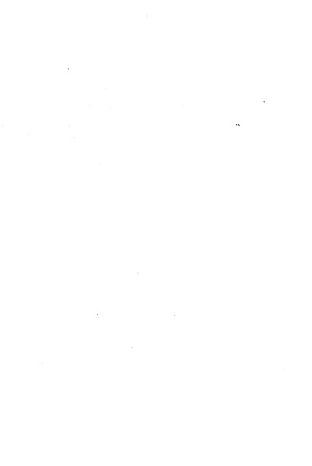
٢. إنتقل الغزالي في المحك ومقدّمة المستصفى إلى طور جديد، أبقى فيه على التصرّر الأرسطوي، إنا بتحليل ومصطلحات وخلفيات إسلامية وعربية محض. فغدا القارىء لا يلاحظ آثار ابن سينا، بل وجد الغزالي يُخط تركيباً جديداً. والمنتبّع بدقة لذلك يرى أثنا تعرّضنا في المقاصد لقل الحدّ عن ابن سينا، وفي المعبار وجدنا بعض أوجه الجددة مع بقاء النقل. أمّا في الحك فانقلب بنية التصور وبني التوفيق والتطعيم، وفي مقدّمة المستصفى استمر الموقف الذي كان في الحك، مع تركيز على الشروح اللفظية ودور التفسير وحل غريب القرآن والحديث.

٣. تميّز النزالي في بحث التصور باستعراضه بجموعة علاقات الألفاظ بالمعاني، التي كان قد بدأها الفاراي وابن سينا، وأكملها الإمام موسمًا. وتبيّن لنا أنَّ هذه الشرح بقيت في حيّز اللغة العربية، بينا كانت شروح أرسطو للتعييز بين الأسماء بدلالاتها، تمهداً لتصنيف الموجودات. واستند الخييز الأرسطوي على البعد الماهوي الوجودي المجرد. بينا كان الخميز الإسلامي خاضماً لمفردات اللغة العربية وطبيعتها. ويرى بعضهم أنَّ المقولات عند ابن سينا ليست إلا تصنيفاً للألفاظ العربية ١١٧.

3. لقد أدخل الغزالي التصور الأرسطوي ونقله عن ابن سينا، ليدعم فيه تصور الحدود في الأصول. وقد جعل المنطق معياراً شكليًّا، فجرده عن العلوم الجزئية كالفقه والحديث والتفسير، وطعمه بعلم الأصول من دون البحث في المسائل الفلسفية وكثبات الوجود؟

١٢٢. إبن سينا، كتاب الشفاء، المدخل، ص ٦٠.

١٢٣. الغزالي، المستصفى، جـ ١ ص ٤.



## مبحث القضية في كتب الغزالي المنطقية

إحتذى الغزالي في بحث القضية المنطقية حلمو عمله في الحدّ. فتناول عناصرها ومكوّناتها من المعاني المفردة والألفاظ منبحرًا ودارساً. ووردت أبحائها عقب الحدّ وعلى امتداد الكتب المنطقية ، باستثناء القسطاس المستقيم الذي نظر في القياس ماشرة.

أولاً: في مقاصد الفلاسفة. حذا الإمام في بحث القضية بالفنّ الثالث من هذا الكتاب حدو الحدّ متأثّرًا بابن سينا. وأصاب الغرض من القضية ، حين ذكر كيفية تركيبها قائلاً: والمعاني المفردة ، إذا ركبت حصلت منها أقسام ، ولسنا نقصد من جملتها إلاّ قسماً واحداً ، وهو الحبر، ويسمى قضيَّة ، وهو الذي يتطرّق إليه التصديق والتكذيب ، علماً أن ابن سينا لا يأخذ إلاّ بالجملة الخبريّة ، لأنها تحتمل الصدق أو الكذيب ، فالحبر هو القضية المنطقة. ويتلّل الغزالي على ذلك فيقول : العالم حادث ، منا يضطرنا إلى القول إنّ هذا الكلام صادق أو كاذب .

ويضم بحث القضيّة في المقاصد ستّة تقسيات على الشكل التالي: التقسيم الأوّل: إنقسام القضيّة إلى حمليّة وشرطيّة.

الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ٥٣.

٢. المصدر نفسه، ص٥٣.

التقسيم الثاني: إنقسام القضيّة إلى موجبة وسالبة.

التقسيم الثالث: إنقسام القضيّة إلى شخصيّة ومهملة ومحصورة.

التقسيم الرابع: إنقسام القضيّة إلى ممكنة وممتنعة وواجبة. التقسيم الخامس: تقابل القضايا: شروطه وأحكامه.

التقسيم الحامس: تقابل الفضايا: شروطه واحكامه. التقسيم السادس: عكس القضايا: شروطه ونتائجه.

لم تختلف الموضوعات السابقة عنها عند ابن سينا بالرغم من اختلاف التبويب بعض الشيء. وتتكوّن القضيّة الحمليّة عند الغزالي من موضوع ومحمول. أمّا القضية الشرطيّة فتتألّف من قضيّتين: أولاهما تُسمّى (المقدّم)، والثانية تُسمّى (التالي). وتأتي القضيّة الشرطيّة متّصلة تارة ومنفصلة طوراً آخر. وقد استند الغزالي بمثاله في القضيّة الحمليّة على الحدّ الماهويّ والحدّ اللفظيّ الشارح للاسم. فقد استخدم إسماً مركبًا للموضوع، الحيوان الناطق، واسمأ مركبًا للمحمول، منتقل بنقل قدميه". ثم استبدل الحدّين ، فاستعمل لفظة الإنسان بدلاً من الحيوان الناطق ، ولفظة ماش بدلاً من منتقل بنقل قدميه. وبهذا راعى الفهم الماهويّ في الموضوع والشرح اللفظيّ في المحمول. ولم يكن جديداً ، في كلا الموضوعين ، عن ابن سينا ، وكذلك أمثلته عن الشرطيَّات. وقد انقسمت القضيَّة عنده في المقاصد إلى شخصيَّة وغير شخصيَّة. فكان محور تفكيره يدور حول المشخّص ، ومثاله : «زيدكاتب». أمَّا القضايا الكلُّـيَّة والجزئيَّة والمهملة فهي قضايا غير مشخَّصة. وعرف الغزالي فرط حاجته إلى السور فيها ، فالسور يحدّد كلَّيّة القضيّة وجزئيّتها \*. ويتطابق التقسيم والتصنيف السابق مع ما ذكره ابن سينا". ولم يلبث الغزالي أن تكلُّم على القضايا ذوات الجِهة متابعاً التأثُّر بَمَنُّ سبقه. وأعقبها بالنعرّض لتقابل القضايا الحمليّة ، قائلاً فيها : ﴿ لَكُلِّ قَضْيَة نَقَيْضٍ فِي الظاهر يخالفها بالإيجاب والسلب، ولكن إن تقامها الصدق والكذب سُمّيتا متناقضتين» أ. ثم تابع شروحه عارضاً شروط التقابل التي تتلخّص:

ـ أنَّ يكون كلِّ من الموضوع والمحمول واحداً في المتقابلتين.

٣. المصدر نفسه، ص٥٥.

٤. المصدر نفسه، ص ٥٨ ــ ٥٩.

ابن سينا، الإشارات، ص ٢٧٤ \_ ٢٧٨.

٦. الغزالي، المقاصد، ص ٦٢.

- \_ أنْ لا يختلف كلّ من الموضوع أو المحمول في القوّة والفعل.
  - ـ أن يتساويا في الإضافة.
  - أن يتساويا في الزّمان والمكان.

وممعن النظر في الشروط يرى حسن صنيع أرسطو وأثره في الفارايي ثمّ بابن سينا ومن ثمّ بالغزالي. ولقد شكّلت شروط النقابل السابقة الذكر استمراراً لربط المفاهيم المنطقيّة بيعدي المعنى والاسم معاً. فلا يكتني الغزالي مثلاً، \_ حسيا ورد في المقاصد \_ بوحدة الموضوع أو المحمول اسيًّا في المتقابلتين، بل يشترط وحدثها في المعنى والماهيّة، استناداً إلى مفاهيم الماهيّة، جهة القوّة والفعل، والإضافة والزمان والمكان...

وكان الغزالي مُلِيدًا بأحكام التقابل من ناحية الصدق والكذب. فهو يذكر إمكائية حدوث التقابل بين الكليّة والجزئيّة ، وبين الجزئيّين اللين يمكن أن تصدقا معاً ، وبين الكليّتين اللتين يمكن أن تكذبا معاً<sup>4</sup>. وقد أورد عكس القضايا ذاكراً قواعدها متابعاً ابن سينا من دون إضافة ، وكان عرضه مختصراً وأشلته مشّائيّة ، وكذلك تعابيره ومصطلحاته ، أمّا تحليل المصطلحات والتعابير فسيكرن في فقرة المعيار ، نظراً للنشابه بينه وبين المقاصد.

ثانياً: يضمّ بحث القضيّة في معيار العلم ستّة تقسمات، ويقع ضمن الفنّ الثالث من الكتاب الأوّل ذي العنوان، «مقدّمات القياس»، وقد جاء تبويب القضيّة بحسب النفريعات التالمة:

- القسمة األولى: تنقسم القضية إلى جزئين مفردين.
- القسمة الثانية: تنقسم القضية باعتبار نسبة محمولها إلى موضوعها بنني أو إثبات.
  - القسمة الثالثة: تنقسم القضيّة تبعاً لعموم موضوعها أو خصوصه.
- القسمة الرابعة: تنقسم القضيّة تبعاً لجهة نسبة المحمول إلى الموضوع وجوباً وجوازاً وامتناعاً.

القسمة الخامسة: تقابل القضايا.

- القسمة السادسة: عكس القضابا.

وإذا حصلت مقارنة التبويب هذا مع ذاك الذي في المقاصد لوجد القارىء تسلسل المُوضوعات نفسه، وألفي التركيب الشكليّ نفسه أيضاً. إلّا أنّ التعابير في المعيار بدأت تختلف نسبيًّا. إذ يعالج الغزالي في التقسيم الأوّل تركيب القضيّة من جزئين. وكان قد ذكر أنَّ القضيَّة المنطَّقيَّة والجملة الخبريَّة في اللغة تتركّب من موضوع ومحمول. ثم انتقل في المعيار إلى استعال المخبر عنه والخبر، بدلاً من استعال الموضوع والمحمول الواردين في المقاصد. ومثاله الدّائم: زيد قائم، فزيد مخبر عنه وقائم خبر^. وظهر هذا الاستعال علامة على بدء إدخال المصطلحات العربيّة والتأثّر الواضح باللغة. وقسَّم الغزالي القضيَّة إلى حمليَّة وشرطيَّة مثلها في المقاصد. وتتميّز أبحاث المعيار بالشرح والوضوح. فالحمليّ من القضايا: «هو الذي حكم فيه بأنّ معنى محمول على معنى ... ١٩ تعبيراً عن طبيعة الحمل، والذي ينحي فيه منحي فقهيًّا ولغويًّا. يتمثَّل الأوَّل في استعال تعبير الحكم، واللغويِّ في ما يوحي إليه التعبير السابق من إضافة معنى إلى معنى آخر. ولم نقصد بكلامنا خروج الغزالي عن المعاني المنطقيَّة في صورتها السينائيَّة ، لكنَّنا نجد مفاهم جديدة بدأت تحلُّ في شروح الغزالي إضافة إلى خلفيَّته المنطقيّة الغنيّة بشروح ومعاني ابن سينا. ولقد فصّل في الشرطيّة المنفصلة، وذكر العلاقة بين المقدّم والتالي مقسّماً إيّاها إلى ثلاثة أقسام:

١. ما بمنع الجمع والخلوّ، مثل: العالم إمّا قديم أو حادث. فيمتنع اجماع القدم والحدوث، كما يمتنع الخلوّ من أحدهما.

٢. ما يمنع الجمع دون الحلق، مثلاً: هذا إمّا حيوان أو شجر. فها لا يجتمعان لكن يمكن للذي قلنا عنه، (هذا)، أن يخلو عنها بأن يكون لا حيواناً ولا شجراً. ٣. ما يمنع الحلق، ولا يمنع الجمع، مثلاً: إمَّا أن يكون زيد في البحر، وإمَّا ألَّا يغرق. وهذا يمنع الخلوّ لكنّ لا يمنع الجمع. فيجوز أن يكون زيد في البحر ولا يغرق' ۱.

الغزالي، المعبار، ص ٧١.

٩. المصدر نفسه، ص ٧١.

١٠. المصدر نفسه، ٧٣.

وزبدة القول في هذا العرض تبيان أهمية المنصلة في الأحكام وأسباب استخدام العزالي لمسألة الجمع والحلق. فها معان اصطلح عليها في الشرعيات ويُستعان بها في الاجتهاد. ولم يمتنع الغزلي بعد إدراج تعبيري المخبر عنه والمخبر من اصطلاح الموضوع والمحمول. ويهذا بني المعيار إلى الأقجاء نحو المسائل اللغوية والفقهية. ويقول الجرجاني في المعيار إلى الاتجاء نحو المسائل اللغوية والفقهية. ويقول الجرجاني في عنه. وقد درج اصنعال التعبير للدلالة على موضوع القضية التي تحتمل الصدق أو الكذب، بحيث يسند المعنى الأول في القضية وهو الموضوع إلى الآخر إثباتا أو نفياً. ويقي بالعكس" الميقوم إلى المحبر إثبائي أو نفياً. ويعني المحمولات المنظم التعبير عما سمي بالعكس" ، والمقول هو الجملة بدور الحبر للمخبر عنه (المبتلأ). ويعني المحمول والميغوري). والمقول هو الجوء التاني من القضية يثبت على الموضوع أو يسلب عماً الروسوع أو يسلب عماً المجلس بالمحصوصية اللغوية والإسلامية.

«حمل المواطأة، وهو أن يكون الشيء محمولاً على الموضوع بالحقيقة، بلا واسطة،
 كقولنا: الإنسان حيوان».

وحمل الأصول على الفروع. من ذلك أن لا يُضاف ضارب إلى فاعله، لأنّك
 لا نضيفه إليه مضمراً الله ... بل يجب أن يكون ذلك واضحاً جلبًا بدون إضار ...

ويتضح من هذه التعريفات تداول الحمل في العلوم المتطقية واللغويّة والأصوليّة. ويُلْحَظُ أَنْ ترجمة الحمل بمضمونها الأرسطويّ ٥ قاطبغوري، وردت عند المترجمين تحت كلمة «المقول». ولم يستعملها الغزالي بل استخدم كلمة الحمل والمحمول، والتي استخدمها المنطقيّون أيضاً، ولاسبّها ابن صينا.

الجرجاني، التعريفات، ص ١٦٣.

۱۲. الكفوي، الكلبّات، ص٥٦.

۱۳. الغزالي، المعبار، ص ۷۰.

<sup>14.</sup> الكفوى، الكلبّات، ص ١٥٦.

يذكر الغزالي في المعيار، مثلا في المقاصد، انقسام القضاما إلى شخصية ومهملة ·ومحصورة ١٠٠. ويُسمّى المحصور عنده محصوراً تبعاً لكليّة الموضوع أو لبعضه. ويستدل على نوعيَّة الحصر استناداً إلى اللفظ الحاصر كل أو بعض. وينبُّه الغزالي في المعيار من اعتبار المؤشوع المهمل في القضايا كليًّا. ويذكر مثالاً من الفقه جعلت فيه القضبة المهملة كلَّة. وأدخلت في قباس ما ، فأنتجت نتيجة خاطئة ١٦ ؛ فالمهمل هو غير المحدَّد بسور. وسبق وذكرنا في فصل الحدّ تعريفاً للشخص، فقلنا إنّه المتعلّق بالفرد. وتعبّر القضيّة الشخصيّة هنا عن إثبات المحمول على الموضوع أو نفيه عنه ، بشرط أن يكون الموضوع شخصيًّا، (زيد كاتب). أمَّا القضيّة الكليّة فهي التي يثبت محمولها على كلّ أفراد الموضوع، (كلّ إنسان حيوان). بينا يثبت المحمول على بعض أفراد الموضوع في القضيّة الجزئيّة (بعض الحوان إنسان).

ولم يوسّع الغزالي في المعيار، وكذلك في المقاصد، شروحه للقضايا ذوات الحهات، نظراً لعلاقتها بالمسائل الطبيعيّة والفلسفيّة، بينها وسَّعها ابن سبنا وفصّلها. واختصرها الغزالي. وممَّا يقول فيها٧٠ : ١١ إنَّ المحمول في القضيَّة لا يخلو، إمَّا أن تكون نسبته إلى الموضوع نسبة الضروريّ الوجود في نفس الأمر: كقولك الإنسان حيوان... وإمّا أن يكون نسبته إليه نسبة الضروري العدم: كقولك الإنسان حجر... وإمَّا ألَّا يكون ضروريًّا لا وجوده ولا عدمه: كقولنا الإنسان كاتب، الإنسان ليس بكاتب. ولنسمُّ هذه المادّة مادة الحمل، فالمادّة ثلاثة: الوجوب والإمكان والامتناع». ثم أورد تقابل القضايا وأحكامها، مثلما وردت في المقاصد وبالتحليل نفسه، مع أمثلة جديدة وموسّعة تميّز بها المعيار. وتطرّق إلى العكس بمفهوم أرسطو نفسه. ولخصّه في المعيار بقوله: «إعلم إنّا نعني بالعكس أن يجعل المحمولُ في القضيّة موضوعاً والموضوع محمولاً، مع حفظ الكيفيّة وبقاء الصدق بحاله. فإن لم يبقَ الصدق سُمَّى انقلاباً لا انعكاساً». ولم يختلف الأمر عن ابن

١٥. الغزالي، المعبار، ص٧٧.

١٦. الصدر نفسه، ص٧٧.

١٧. الصدر نفسه، ص ٧٨.

<sup>14.</sup> الغزالي، المعيار، ص ٨٣.

سيناً ١٠ . وكان الغزالي جليًّا في إبراز نتائج العكس الأربع وهي :

 الكلية السالبة: وتنعكس لكلية سالبة. لا إنسان واحد طائر، لا طائر واحد إنسان.

الكليّة الموجبة: وتتعكس إلى جزئيّة موجبة. كل إنسان حيوان، بعض الحيوان إنسان. ولا تتعكس إلى كليّة موجبة لأنّ المحمول يمكن أن يكون أعمّ من الموضوع، إذ ليس كلّ حيوان إنسان، فن الحيوانات الإنسان والفرس وغيره ". ونلاحظ أنّ المعاني التي يذكرها الغزالي تستند على العموم الذي يضمّ أفراداً، فأبعاده المنطقيّة المتولة عن ابن سينا مرتكزها الأفراد.

الجزئة السالة: لا عكس لها. لأنّا إذا قلنا: حيوان ما ليس بإنسان، فلا تعكس إلى إنسان ما ليس نجيوان. وإذا كانت الأولى صادقة فالثانية غير صادقة ". الحزئة الم حمة: وتعكس إلى حزئة موحة.

ولم يكن بهدّداً فيها على مستوى العرض والأمثلة. بل تابع ابن سينا وتحاليل أرسطو وقائل مع المقاصد. وعمد الغزالي في المعبار إلى إبدال القضايا المعكوسة برموز، متخلًا عن مادّة الحدود قائلاً: والأجل كون الأمثلة مغلطة في ذلك، عدل المنطقيون من الأمثلة المكشوفة إلى المبهات وأعلموها بالحروف المعجمة، وجعلوا المحمول معرفاً بالباء والمؤسوع بالألف، وقالوا كلّ (أب)... فيارم منه بعض ربأ أ.... "\*. ولم يذهب كل المذهب في الأخذ بالترميز والتجريد. فلقد كان لبّ تتسورة في المراور المقاصد ماهويًّا أرصطورًّا. ولم تكن مسألة الرموز أو الحروف سوى مادة الفعلق وقوائين أرسطو الصوريّة. كما جهد في التأكيد على ما تمثنا به مادة الفعلق بوالميا الجزئية من حيث إنّه إلجاب جزئية، بل من حيث أنّه ذلك يس يلزم من الإيجاب الجزئية من حيث إنّه إلجاب جزئية، بل من حيث عرف من خار أنه لا كاتب سوى الإنسان،". وهكذا يرتبط العني بالاسم في

١٩. إبن سنا، الإشارات، ص ٣٦٨.

<sup>.</sup> ٢٠ الغزالي، المعيار، ص ٨٤.

۲۱. المصدر نفسه، ص ۸٤.

المسدر نفسه، ص ۸۵.
 المسدر نفسه، ص ۸۵.

التصوّر، والحال نفسها في التصديق والقضيّة. ولم يستطع الغزالي، ومن قبله، الفصل بين المعنى والاسم أو بين المضمون والصورة فصلاً تاماً.

ثالثاً ين تقع القضيّة في كتاب محكّ النظر بالفصل الثالث من فنّ السوابق، وتضمّ أربعة تفصيلات على الشكل التالي.

- التفصيل الأول: إنقسام القضية إلى التخصيص والعموم والتمين والإهمال.
   التفصيل الثانى: إنقسام القضية إلى ثلاثة الإمكان والوجود والاستحالة.
  - التفصيل الثالث: بيان نقيض القضيّة وأحكامها. – التفصيل الثالث: بيان نقيض القضيّة وأحكامها.
    - التفصيل الرابع: بيان عكس القضيّة.

يتبيّن اختلاف التركيب الشكليّ والتبويب جزئيًّا عن المعيار والمقاصد. لكنّ الأبحاث المنطقية التي تناولت القضية في المحكّ بمضمونها وموضوعاتها لم تبتعد تماماً عن أكاث القضيّة في الكتابين السابقين. ويتباين المضمون هنا في جانب التركيب البنويّ للمصطلحات والتعابير والغرض والتوجّه. فإذا كان الكتابان السابقان قد تأثّرا بابن سينا تأثَّراً واضحاً، فإنَّ المحكُّ بميل نحو المعاني الإسلاميَّة والفقهيَّة ميلاً محضاً. وتنقلب تعابيره وأمثلته مشكّلة أغراضاً جديدة كها سنرى، من دون الخروج على أطر المنطق الأساسيَّة. وأشار الغزالي في نهاية المحكُّ إلى العودة للمعيار ولمَن يرغب في التفصيل والشرح. قائلاً: «هذا الكتاب مع صغر حجمه حركت به أصولاً عظيمة، إن أمعنتُ في تفهّم الكتاب تشوّقت إلى مزيد إيضاح في بعض ما أجملته واشتغلت لحكم الحال عن تفصيله ، وذلك التفصيل قد أودعت بعضه كتاب معيار العلم .... <sup>٢١</sup> وتدلُّ هذه الاشارة على وحدة المسألة المنطقيَّة في خلفيَّة الامام من دون أن يعني ذلك عدم وجود التباين بين المحك والمعيار. ويعمل الغزالي بالرغم من هذا التباين على ربط المحكُّ بالمعيار، استمراراً في تطعيم المنطق بالتفكير الإسلاميّ، وخصوصاً في المحكَّ ومقدَّمة المستصفى. وقد جعل مبحث القضيَّة في المحكُّ قالباً إسلاميًّا من دون أن يتخلَّى عن مضامينها المنطقيَّة. إذ يبدأ الفصل على نمط ما جاء في الكتب سابقاً، فيستعمل عدّة مصطلحات للتعبير عن عناصر القضيّة، قائلاً: وأحكام السوابق

٢٤. الغزالي، المحكّ، ص ١٣٣.

المعاني المؤلَّفة تأليفاً يتطرِّق إليه التصديق والتكذيب، كقولنا مثلاً: العالم حادث والبَّاري تعالى قديم. فإنَّ هذا يرجع إلى تأليف القوَّة المفكَّرة بين معرفتين ، لذاتين مفردتين ونسبة أحدهما إلى الآخر بالإثبات. فإنْ قلت العالم ليس بقديم، والباري ليس بحادث، كانت النسبة نسبة النفيّ. وقد التثم هذا القول من جزئين. يُسمى النحويون أحدهما مبتدأ والآخر خبراً. ويسمي المتكلّمون أحدهما موضوعاً والآخر صفة, ويُسمّى الفقهاء أحدهما حكماً والآخر محكوماً عليه. ويُسمى المنطقيّون أحدهما موضوعاً وهو ألمخبر عنه والآخر محموله وهو الخبر. ونصطلح نحن على تسمية الفقهاء، فنسمّيها حكمًا ومحكومًا عليه. ولنسمُّ مجموع الحكم والمحكوم عليه قضيَّة ... ٣٠١ ولم تكن الفقرة السابقة عرضاً لمصطلحات تركيب القضيّة فحسب، بل كانت طرحاً جديداً وتبنّياً لعبارات بما تحمل من خلفيّة فقهيّة . فنرى الإمام ينتقل بالمحكّ إلى تداول الحكم والمحكوم عليه عوضاً عن الخبر والمخبر عنه في المعيار ، أو بدلاً عن الموضوع والمحمول .' وقد استخدم الحكم والمحكوم عليه في مقدّمة المستصفى كما سنرى. والمحكوم اسم مفعول من حكم، أطلق حكماً مراداً منعه عن التبديل والتغيير والتخصيص٢٠. ويلعب المحكوم عليه دور الموضوع في القضيّة المنطقيّة. ويستعمل اللفظ في الشرعيات، «وأثر الخطاب المترتب على الأفعال الشرعيّة... كلّ ذلك محكوم الله تعالى ثبت بحكمه وإيجاده وتكوينه ، وإنّا سمّى حكم الله على لسان الفقهاء...٣٧ ويعنى الحكم أيضاً القضيّة ككلّ. فنقول حكمناً أنّ كلّ خمر مسكرة. وقصد الغزالي بالحكم في المحكَّ ومقدَّمة المستصفى ما يحمل على المحكوم عليه. ويطلق تعبير الحكم في الشرعيّات، لأنّه: «عبارة عن حكم الله تعالى المتعلّق بأفعال المكلّفين»٢٨. فأفعال المكلَّفين هي المحكوم عليه. وكلمة حكم في اللغة هي : «الصرف والمنع للإصلاح... ومن قوله تعالى أحكمت آياته، أي منعت وحفظت عن الغلط والكذب والباطل والخطأ والتناقض... وفي اصطلاح أصحاب الاصول خطاب الله المتعلَّق بأفعال

٢٥. المصدر نفسه، ص ٢٣.

٢٦. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣٩.

٢٧. الكفوي، الكليّات، ص١٥٧.

٢٨. الجرجاني، التعريفات، ص ٦٤.

المكلَّفين بالاقتصاد أو التخبير...؛ أ فثمَّة علاقة بين الحكم والحكمَّة في طبيعتها الْديئيَّة.

ويتبادير من هذه التعريفات اتفاقها على دور الحكم : إنّه إسناد أمر ما إلى آخر. لكن يختلف الغرض والمضمون أصوليًا أو فقهيًّا أو لغويًّا. فممليّة الحمل هي ربط حدّ بغرضيّة بآخر أو مفهوم بمفهوم آخر. والحكم أيضاً يسند معنى أو مفهوماً إلى آخر، بغرضيّة القطع والبنّ والتقويم والحفظ. ويأخذ معنى الحكم خلفيّة دينيّة ، فيدور حول طبيعة الأمر والمأمور ، ومفهوم الواجب والتكليف. وذكر الجرجاني أنَّ الحكم هو إسناد المحمول إلى الموضوع ". وسنوني الحكم بمناه الحديث شرحاً لاحقاً. إنَّا تبقى جذور اللفظة لغوبًا والمادة في استعالها شرعًا ، هي الأقوى والأعرف. ومُلَحَصُّ الرأي بأنَّ للواضح لكلّ مصطلح تفسيراً ودوراً إجرائيًّا وظرف استعال بختلف عن الآخر. إلَّا أن الواضح هنا تبنّى الغزالي للاصطلاح بقصد مزج المتعلق بعدم السلمين مزجاً كليًّا ، وتفسير قواعده بند تمثّلها بالعقليَّة الإسلاميّة وانقلباعه بنعط تفكيرها.

يتناول الغزالي أقسام الفضية فيقسمها إلى قضية في عين، وقضية مطلقة خاصة، وقضية مطلقة خاصة، وقضية مهملة!". ويقابل الفضية المعينة أو القضية في عين: الفضية المبخونة. والمطلقة العامة: الخوتية. والمطلقة العامة: الكتبة. ولم تختلف الشروح المنطقية في الحك عن المعيار. فالذي يحدد الخاص أو العام بالحك تعريفاً للتعيين والمعين. فالقضية المبئة تلك التي يكون موضوعها واحداً، لأن التعيين هو التحديد وامتياز الشيء من غيره. وإذا كانت القضية المبئة المسخصية اصطلاحاً تأثّر به الغزالي بابن سينا وذكره في المقاصد والمعيار، فإن الفضية المبئة تفاعل بها الغزالي مع اللغة العربية وأصول الفقه. ولقد استخدمها في الحك ومقدمة المستصفى. وكتا وضحنا أيضاً معى اللغة، ويدل على غير المعين وغير المعين في الحك وغيد المعتفى الغزالي المعينة في المعين وغير المعينة في الحك ومقدمة المستصفى. وخير المتيند في الفقه. ويستعمل الغزالي المطلقة العامة في الحك ومقدمة المستصفى.

٢٩. الكفوي، الكليّات، ص١٥٧.

٣٠. الجرجاني، التعريفات، ص ٢٤.

٣١. الغزالي، المحك، ص ٢٤.

ليشير إلى القضية الكليّة. والإطلاق العامّ هو بحمل معنى على معنى لينشكّل حكم عامٌ. وقد عرف الجرجاني المطلقة العامّة قائلاً: «هي التي حكم فيها بثبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه؟".

فعملية الإطلاق العام تعني إطلاق مفهوم على عدوم الموضوع، وهذا يفيد في الأصول بإطلاق الحكم أو حمل الفهوم على حدوم الموضوع، وهذا يفيد في المؤلف المحكم العامة تعميماً أو تخصيصاً. بينا تدل المطلقة الحاصة على تميز بين الأحكام العامة والحكم الحاص. ويوحي الاختلاف ببتني الخلفية الإسلامية تماماً والحروج من المصطلحات المنطقية، ومهنا نرى التحوّل في كتابة الغزالي، الذي التنفي من المصطلحات المنطقية، ومهنا نرى التحوّل في كتابة الغزالي، الذي التنفي المحاتمة المخالفة العامة العامة المامة الحاصة، حتى بلغ مداه عالماً إسلامياً أصوليًا في الحك. فسخر القالب المنطقي المحاتمة المحاتم الخاص الفقيية، وبنا محاتم المخالفة، وبنا والمخالفة، وعدم اعتبارها فضايا أولائة ففهية، مبيناً مثلاً ضرورة الاحتراز من القضايا المهملة، وعدم اعتبارها فضايا في الحلة في قبلس، كما فعل الشافعية في قبلس، كما فعل الشافعية في قبلس، كما فعل الشافعية في قبلس، كما فعل الشخية، وقبلة ملم الشافعية أيضاً بشيء من الاختصار. وحل تعبير الاستحالة مكان الاختصار، وحل تعبير الاستحالة مكان الاختصار، وحل تعبير الاستحالة مكان الاختصار، وحل تعبير الاستحالة مكان الاختصار. وحل تعبير الاستحالة مكان الاحتصار. وحل تعبير الاستحالة مكان الاختصار. وحل تعبير الاستحالة مكان الاحتصار. وحل تعبير الاستحالة مكان الاحتصار.

لم يغضَ الغزالي الطرف عن تقابل القضايا، فقد ذكرها، وتحدّث عن القضيّين المتنافيين التي تصدق إحداها وتكذب الأخرى. ومثالها: العالم حادث، العالم ليس بحادث<sup>٣٧</sup>. كما وضع مجموعة شروط لتقابل القضايا، تتطابق في جملتها مع ما جاء في

٣٢. المصدر نفسه، ص ٢٤.

٣٣. الجرجاني، التعريفات، ص ١٤٩. ٣٤. الغزالي، المحك، ص ٢٥.

٣٥. المطموم من طعم وطعام. ويستعمل الفقهاء التعبير للدلالة على الأطعمة من تمر وقع ورز وشعير وسفير ومنوبط وغيرها. وغرض الغزالي ضرورة الحذر وثبيان كم الفضية فيقال بعض المطعوم ربوي مثلاً.

٣٦. المصدر نفسه، ص ٢٥.

٣٧. المصدر نفسه، ص ٢٦ ــ ٢٧.

الهيار. لكنّها تختلف بأمثلها المستوحاة من الإسلام. فأورد مثلاً قرآتيًا ليؤكّدً على ضرورة وحدة الحكم، أو المحمول، في المقابلين، قال: «العالم قديم، العالم ليس بقديم. وأردت بأحد القديمين ما أراد الله تعالى بقوله: كالعرجون القديم... اقمّ. و وذكر مثالاً نقهيًا ليصرّ على وحدة الإضافة في المقابلين، أيضاً: إذ «المرأة مولى" عليها، المرأة ليس بمولى عليها. وهما صادفتان بالإضافة إلى النكاح والميع وإلى العصبة... "أ، فلم تعد القضيّان متقابلين هنا، لأنّ المرأة مولى عليها بمعنى، وليس مولى عليها بمعنى أخر.

وتطرق الغزالي إلى عكس القضايا في تفصيله الرابع ، عقب التقابل ، جاعلاً للمكس 
دوراً في الاستدلال والبرهان والدليل الفقهي . فإذا لم تنطابن ، مثلاً ، القضية المطلوبة 
مع الدّليل النصيّ والفقهي ، اعتصد العكس . وربّا حصل المراد في حينها . وهذا 
أيضاً \_ أي العكس \_ يمتاج إليه وربّا لا يصادف الدّليل على المطلوب نفسه ، 
وسادف على عكسه فيمكن التوصّل منه إلى المطلوب ... وهكذا يُدخل الغزالي 
المنطق ضمن علوم المسلمين ، جاعلا العكس أداة استدلال تندعم عمليات الاجنهاد 
والأحكام . فيرى أنّا بعكس القول أو الحكم ، نعمل على حلّ النافي بينها وبين 
النصر . ويؤدي التوافق بين الحالين إلى حصول الاجتهاد . ولم يغب عن باله حالات 
الكمس ، وشروطها ، لكنة تميّز من المعابل بذكر الأمثلة الفقهة واستخدام التعابير 
ولا تصرّف فيه إلا هذا الفدر وتبقى الفضية صادقة ... "أ ، كما ذكر الاسلاما الما الموالات المعابد حكماً ، ومنية خاصّة ، وسين أن وضحنا العام والخاص وتميّز الحلق ومقدته . ومنية خاصّة ، وسين أن وضحنا العام والخاص وتميّز الحلق ومقدته . ومنية 
المستصفى بها . والذي هنا بمعنى السلب : «وما يسلب عن الشيء فسلوب عنه 
المستصفى بها . والذي هنا بمعنى السلب : «وما يسلب عن الشيء فسلوب عنه 
المستصفى بها . والذي هنا بمعنى السلب : «وما يسلب عن الشيء فسلوب عنه 
المستوني بها . والذي هنا بمعنى السلب : «وما يسلب عن الشيء فسلوب عنه 
المستوني بها . والذي هنا بمعنى السلب عن الشيء في مسلوب عنه المسلوب على المسلوب عنه المسلوب عن المسلوب عن المسلوب عنه المسلوب

٣٨. الصدر نفسه، ص ٢٧.

٣٩. أي عليها وليّ أمر وكيل ومسؤول.

<sup>.</sup> ع. المصدر نفسه، ص ۲۷.

١٤. المصدر نفسه، ص٣٠.

٤٢. المصدر نفسه، ص٣٠.

الشيء بالضرورة <sup>17</sup>. أما الإثبات فبمعنى التأكيد، ويُسمى بالمنطق الإيجاب والموجب.

ولم يخض الغزالي خوضاً مفصّلاً في المكس، وشرح القضايا المكومة، وموجبات القضايا التي تعكس والتي لا تعكس، ولأنَّ الزيادة غلبة لا تلبق بمجم الكتاب<sup>14</sup>. لكنه في الوقت نفسه أعطى أمثلة واضحة وذكر القاعدة، مثلها كان الأمر بالمما: عافظاً عمر المفاصدن المنطقة،

وما يمكن قوله في مبحث القضية بالمحلئ هو نفسه ما ذكر في مبحث الحدّ من هذا الكتاب. فإن المحلئ يشكّل تحوّلاً كاملاً في عرض المنطق وهضمه. ويختلف عن المعبار في الاصطلاح على أسماء القضايا، وفي الأمثلة ، والتحليل والدور الإجرائي. وبه يعالج الإمام المسائل الفقهة والقضايا الإسلاميّة. ويستممل قواعد المنطق لدعم العلوم الإسلاميّة ، بجيث يصهر العلمين: المنطق والأصول. ولم تكن القضيّة بأبحائها في المعبار على درجة هذا التحوّل.

وابعاً: يقع مبحث القضية في مقدمة المستصفى ضمن الفصل الثالث من السوابق في أحكام المعاني المؤلفة. وينقسم إلى نَظَرِين: أَوْلِما انقسام القضية إلى أربعة أنواع ثانيجا نقيض الفضية وشروطه. يبدأ الغزالي بحثه بالقول: «ننظر الآن في تأليف المعنى، على وجه يتطرق إليه التصديق والتكذيب، كقوله مثلاً: العالم حادث، والباري تعالى قديم. فإن هذا يرجع إلى تأليف القوة المفكرة بين معرفتين لذاتين مفردتين بنسبة إحداهما إلى الأحرى ...، \* فيتشابه مع المحلق، أمثلة وتعابير ومصطلحات ويستعرض الفضية بالحلفية نفسها التي جاءت في المحلى، مستخدماً المحكوم عليه والحكم ليعبرا عن الموضوع والمحمول.

وتنفسم القضايا في مقدّمة المستصفى إلى: قضيّة في عين، وقضيّة مطلّقة خاصّة ، ومطلقة عامّة، وقضيّة مهملة. وكانت أمثلتها على شاكلة المحلّ وبشيء من الاختصاء.

٤٣. المصدر نفسه، ص ٣٠.

المصدر نفسه، ص ٣١.

٤٥. الغزالي، مقدّمة المستصفى، ص ٢٣.

تناول الغزالي في النظر الثاني تقابل القضايا بالشروط نفسها التي ذكرها في المحكُّ ، وتعرَّض لتناقض القضيَّتين أيضاً. ولقد جعل لتقابل القضايا المتناقضة دوراً إجرائياً في الفقهات، فقال: «إذ ربّ مطلوب لا يقوم الدّليل عليه ، ولكن على يطلان نقيضه ، فستبان من إيطاله ، صحّة نقيضه " أ . ويستفاد من ذلك في المنطق ، كما في الفقهيَّات. وملخَّص هذه الطريقة ، إذا كنَّا نجهل القضيَّة فربِّها عرفنا نقيضها ، وبمعرفة نقيضها ، نعرف الأولى ونقيم الدَّليل.

ولم يذكر الغزالي العكس في المستصفى ، بل اكتفى بهذا القدر الذي عرضناه. وهو بمجمله استمرار لمضمون المحك وشروحه، لكنَّه مقتضب وموجز.

نلخص ما عقبنا عليه في بحث القضيّة وما تلا استعراضنا لكلّ كتاب بما يلي: تابع الغزالي آراء ابن سينا الأرسطوية وتقسماته للقضية في المقاصد والمعيار. ومال في المعيار إلى سوق بعض الأمثلة الفقهيّة والإسلاميّة ، مع التأكيد على استعال ابن سينا لألفاظ القضيّة العامّة والخاصّة والمعيّن... ممّا يُظهر لنا الأثر اللغويّ والإسلاميّ في المناطقة قبل الغزالي. وكانوا أن استخدموا مفاهم ومصطلحات جديدة إلى جانب الكليّ والجزئيّ والمشخّص.

٢. إنتقل الغزالي في المحكّ والمستصفى إلى مفاهيم ومفردات جديدة. ومال بالمنطق نحو الأصول والإسلاميّات بشكل تامّ. فجعل البنية المنطقيّة إسلاميّة محضاً. وقد خفّ تأثير ابن سينا في الكتابين المذكورين.

 ٣. شكّل استعال «المطلق»، مفهوماً وخلفية، دفعاً، جعل الصفة والمعنى تحمل علىالموضوع ،كما يحمل الأصل على الفرع. وأدخل الغزالي الحكم والمحكوم عليه بما بحمل هذان التعبيران من تصوّر أصوليّ.

٤. لم يخرج الغزالي في بحث القضيّة عن الأطر المنطقيّة ، بالرغم من إدخاله المفاهم الإسلاميّة. وقد بتى أثر ابن سينا واضحاً في تفصيلات القضايا وأقسامها وتقابلها وعكسها على السواء مع تغيّر اصطلاحاتها ومفاهيمها. ووجدنا الشروط العقليَّة والفلسفيَّة جليَّة في التقابلُ والعكس، خلال استعال الغزالي للقوَّة والفعل، والإضافة، والمكان والزمان وغيرهما.

٤٦. المصدر تفسه، ص ٢٤.

 ه. لذلك يمكن القول: إن القضية في كتب الغزالي، إضافة إلى تطوّرها وتحوّلها من كتاب إلى كتاب، بقيت ضمن إطار محاولة تسخير المنطق الأرسطوي لحدمة العلوم الإسلامية.



# مبحث القياس في كتب الغزالي المنطقيّة

جمع هذا الفصل مسائل القياس، بحسب ورودها وفق تسلسل الكتب التاريخي. وداخلها القسطاس المستقم كتاباً خامساً، الذي أغفل بحث الحدّ لأنّه دخيل على الفكر الإسلاميّ، كإذكرنا، وربّا اعتبر الغزالي مبحث الألفاظ بديبيًّا أو لغريًّا فاكتفى بالقياس واستخرجه من القرآن.

يعوبا فا تعلى بالنياس واستخرج من العزان.

نظر الغزالي في القياس من زاوريين التتين أولاهما: شروطه وأشكال تركيبه
وأنواعه. وثانيتها: مادة القياس ويقييته. وإننا نجد في كل بحث من أبحاثه، بحسب
تتوّع الكتب، اختلافاً في بنية التحليل والأمثلة والمصطلحات. ومع هذا الاختلاب
بقبت المسألة المنطقية واحدة الجوهر والمعنى. وتمت معالجنها من جانبي الشكل
والمصوف أو الصورة والمادة، وكان ابن سنا قد عالج المسألة بالطريقة نفسها، لكنه
اختصر في الإشارات والتنبهات مسألة المغين، بينا توسّع فيها باللفاء متابعاً أرسطو.
وتشم مسألة اليفين عند المسلمين بطغيان المعاني الدينية واللغوية العربية. وترجّح أنّ
التمتى في اليقين يؤدّي بنا إلى التطرق للمسائل الفلسفية.

أولاً: تناول الفنّ الرابع من كتاب «مقاصد الفلاسفة» (القياس). بعد أن ضمّت الفنون الثلاثة الأولى أبجاث المفردات والمعاني والحدود والفضيّة، وحصر الفنّ الحامس لواحق القياس والبرهان، جمع الفنّ الرابع ركنين النين: الصورة والمادّة، وقد بدأه الغزالي بالقول: «القياس عبارة عن أقاريل ألّفت تأليفاً يلزم من تسليمها بالذَّات قول آخر اضطراراً. ومثل ذلك : العالم مصوّر ، كلِّ مصوّر حادث... فإنَّها قولان مؤلِّفان يلزم من تسليمها بالضرورة قول ثالث، وهو أنَّ العالم حادث... وكذلك للعالم إمَّا حادث، وإمَّا قديم، لكنَّه ليس بقديم... فيلزم منه أنَّه حادث...١٠. وتختصر هذه الفقرة نموذجين للقباس: أوَّلِمَا الحمليُّ، والآخر الشرطيّ. كما تذكر التركيب العام للقياس من دون تحليل لكيفيّة الاستدلال وتداخل الحدود. وكان أنَّ ورد المعنى نفسه عند ابن سنا في قوله: والقياس... قول مؤلَّف من أقوال إذا سلم ما أورد فيه من القضايا ، لزم عنه لذاته قول آخر، ". وهكذا نلمس أثر ابن سينا وتأثيرُه جليًّا واضحاً. وليس الأمر مقتصراً على مقدَّمة القياس ، بل يتعدَّاه إلى الفصل جميعاً. وجاء بحث القياس في المقاصد وفق الترتيب التالي :

### الفيّ الوابع :

- الركن الأول: في صورة القياس، ومحتوى على الفقرات التالية:
  - ١. إنقسام القياس إلى اقتراني واستثنائي.
  - أشكال القياس الاقتراني: الشكل الأول وأضربه الشكل الثاني وأضربه
  - الشكل الثالث وأضربه
    - الشرطيّ المتّصل ه القياس الاستثناثي :
    - الشرطيّ المنفصل
      - ٢. قياس الخلف
        - ٣. الاستقراء
          - ٤. التمثيل
      - ه. القياسات المكنة.
  - الركن الثانى: في مادة القياس. محارى المقدمات.

<sup>1.</sup> الغرالي، مقاصد الفلاسفة، ص ١٧.

٢. إين سينا، الإشارات والتنبيهات، ص ٤٢١.

## الفنّ الخامس:

لواحق القياس ويضم عدّة فصول:

الفيصل الأوّل: المطالب العلمية.

\_ الفصل الثاني: إنقسام القياس البرهاني".

الفصل الثالث: الأمور التي عليها مدار العلوم البرهانية.

الفصل الرابع: جميع مقدّمات شروط البرهان.

ويظهر تماثل التسلسل والتعبير والقاقهها بين هذا التبويب ومثيله الوارد عند ابن سينا في الإشارات، على أنّ ابن سينا نوسّع في بعض الأشياء.

تقوم عملية الاستدلال القياسي في المقاصد على وجود حدّ واحد مشترك بين الفضيين أو المقدّمين. ويدعو الغزالي هذا النوع بالقياس الاقترافي أو الحملي . ويضم ثلاثة أجزاء أو حدود . يسمى المكرّر منها حدًّا أوسط والآخران الأوسط والأكبر. ويشع نوباً . فالمنتفذ صغرى : نتيجة وجود الحدّ الأصغر فيها ، وكذلك الحال في الكبرى . ويشع من القياس اللازم والطلوب بحسب فول الغزالي : ف واللازم ما القياس بم يسمى بعد لزومه نتيجة وقبل لزومه مطلوباً " . وأطلق الغزالي على هذا القياس اسم الاقترافي بم لاقتران المقدّمين في ما بينها ، وأطلق الغزالي على هذا القياس اسم الاقترافي كن ذلك ، وبهذا تكون قاعدة تفكير وارتباطها تأليفاً وصكلاً . وقد تابع ابن سينا في كل ذلك ، وبهذا تكون قاعدة تفكير الارتباط وليس التحليل والحلول . وذكر الإمام في المقاصد أيضاً : أن هذا النوع من الانتران يعني المقران يمني المقاصد أيضاً : أن هذا النوع من المؤتمان يُسم يكتبع علاقة أشكال تبعاً لموقع الحدّ الأوسط ، المشترك ، يمكل من المقدين المقدرين .

ويتركّب القياس إذا راعى شروطاً معيّنة في تأليفه، نقلها الغزالي عن ابن سينا، وكان قد وضعها أرسطو. وهو يتشعّب إلى ثلاثة أشكال يقول الغزالي في الأوّل منها:

٣. بمكن مراجعة الإشارات، بين ص ٤١٥ ـ ٤٤٥ للتأكُّد من التركيب الشكليِّ.

الغزالي، مقاصد الفلاسفة، ص ٦٧.
 المصدر نفسه، ص ٦٨.

٦. أورد ابن سينا كل ذلك في الإشارات بين ص ٢٨ = ٢٩.

«وشرط إنتاج هذا الشكل، أعنى به الشكل الأوّل أمران: أحدهما أن تكون الصغرى موجَّبة والآخر أن تكون الكبرى كليَّة ... وحاصل هذا الشكل أنَّك إذا وضعت موجبة صادقة ، فالحكم على كلّ محمولها حكم لا محالة على موضوعها ٣٠. وسواء أكان الحمل سلباً أو إبجاباً ، فإنَّ هذا الشكل ينتج أربعة أضرب. وساق لنا المثال الآتي : كلِّ إنسان حيوان، فأيّ شيء يصدق على الحيوان يصدق لا محالة على الإنسان. وبهذا تقوم مفاهيم الغزالي على أساس تداخل الحدود وشمول المعنى للآخر، ومن ثمَّ شمول الأكبر على الأصغر. وسيتَّضح الأمر في الباب الثاني جليًّا. ولم يختلف الشأن عن ابن سبنا ، وخصوصاً في خلفيّته حول تداخل الحدود واشتمال المعنى على المعنى الآخر. إذ يقول الشبخ الرئيس مثلاً: «يدخل أصغره تحت الأوسط، وتكون كبراه كليّة لينأدّي حكمها إلى الأصغر، لعمومه جميع ما يدخل في الأوسط ... 1. أمَّا الشكل الأوَّل فهو خير الأشكال ، لأنَّ أضربه تمدَّناً بجميع أنواع القضايا ، فهو : «ينتج المحصورات الأربع أعنى ، الموجبة الكليَّة والجزئيَّة ، والسالبة الكليَّة والجزئيَّة ٣٠. ويتألُّف الضرب الأوَّل من كليَّتين موجبتين، أمَّا الثاني فمن كليَّتين كبراهما سالبة. وينتج الأوَّل كليَّة موجبة، بينا ينتج الثاني كليَّة سالبة. كما يتركُّب الضرب الثالث من موجبتين صغراهما جزئيَّة ، فيعطى جزئيَّة موجبة ، والضرب الرابع من جزئيَّة موجبة وتكون الصغرى، ومن كليَّة سالبَّة وتكون الكبرى، فيعطى جزئيَّة سالىة.

ولقد كانت أمثلة الغزائي في أضربه الأربعة فريبة من القضايا الفلسفية والطبيعة. إذ تناول فيها الوجود والحدوث والقدم. ينها كانت أمثلة ابن سينا مجموعة من الرموز الأبجديّة ، استخدم فيها حروف الألف والباء والجيم". وكان الإمام واضحاً في عرضه الشكل الأوّل بأضربه المختلفة ، ووضع له مسطّحاً وردت فيه أنواع القضايا جميعاً في المقدّمين وعلى اختلافها ، ثم ذكر تنائجها العقيمة والصحيحة". وتجدر الملاحظة إلى

٧. الغزالي، المقاصد، ص٧٠.

أبن سينا، الإشارات، ص ٤٣٨.

٩. الغزالي، المقاصد، ص٧٠.

١٠. إبن سينا، الإشارات، ص ٣٦٤ ــ ٤٤٨.

١١. الغزالي، المقاصد، ص ٧٤.

أنَّ العرب والمسلمين استهلوا القياس السلجستي بالمقدَّمة الصغرى، نتيجة للعظفيّة المُنطقيّة التي انطلقوا منها. فهم ارتكزوا على المفرد والمُشخص، أي الحدّ الأصغرومنه عبروا للتصوّرات والتصليفات الأعمّ. وستتَضح في الفصل الأوّل من الباب الثاني هذه الميزة، وتُمُذِّتي تحليلاً.

تعرّض الغزائي بعد ذلك للشكل الثاني من القياس، وهو يختلف عن الأوّل، يحسب موقع الحدّ الأوسط في مقدّمتيه، إذ يكوّن محمولها. وللشكل الثاني شرطان: «أن تخلف المقدّمتان في الكيفيّة لتكون إحداهما سالبة والأخرى موجبة، وأن تكون الكبرى كليّة بكلّ حال "١٦. ويعقب هذا الشكل أربعة أضرب تتميّز من العقيمة وهي ما يل:

الضرب الأوّل: يتألّف من مقدّمة صغيرة تكون كليّة موجبة ، ومن مقدّمة كبيرة تكون كليّة سالبة . وينتج كليّة سالبة .

الضرب الثاني : يتألُّف من مقلمَّة صغيرة نكون كليَّة سالبة ، ومن مقلَّمة كبيرة تكون كليَّة موجبة ، وينتج كليَّة سالبة.

الضرب الثالث: يتركّب من مقلّمة صغيرة تكون جزئيّة موجبة، ومن مقلّمة كبيرة تكون كليّة سالبة. ويعطي جزئيّة سالبة.

الضرب الرابع : يتركّب من مقدّمة صغيرة تكون جزئيّة سالبة ، ومن مقدّمة كبيرة تكون كليّة موجبة. ويعطي جزئيّة سالبة.

ولم يختلف الحال عن ابن سينا بشيء من الشرح والتفصيل، لكن ابن سينا أضاف بعض القضايا الممكنة والضرورية خلال استعراضه أضرب الشكل الثاني، واعتمد الرموز الأبجدية في عرضه للأمثلة أيضاً". واستعمل كلا الاثنين فضايا هذا الشكل وعلى امتداد أضربه، فعكساها وبيّنا ما يقابلها، حتى ارتئت إلى الشكل الأول"، منابعين أرسطو في ذلك بكلّ تفصيلياته.

ثمَّ انتقل الغزالي إلى الشكُّل الثالث، وشرحه قائلاً: «أن يكون الأوسط موضوعاً

١٢. المصار تفسه ص٧٧.

١٣. إبن سينا، الإشارات، ص ٤٥٩ ـ ٤٦٣.

المرجع نفسه، ص ٤٦٠ ـ ٤٦١، والغزاني، المقاصد، ص ٧٧ ـ ٧٩

في المقدّمتين... وله شرطان... أن تكون الصغرى موجبة ، ... وأن تكون إحداهما كليّة، إمّا الصغرى، وإمّا الكبرى...،١٠٥. وتوافق ابن سينا في شروحه مع كلّ ذلك٢٠ . روقد قدَّم الغزالي ستَّة أضرب لهذا الشكل، اقتفى فيها نهج ابن سينا نفسه

الضرب الأوَّل: يتألُّف من كليِّنين موجبتين فينتج كليَّة موجبة.

الضرب الثاني: يتألُّف من كليِّتين صغراهما موجبة والكبرى سالبة. فينتج كليَّة سالية.

الضرب الثالث: يتكوّن من موجبتين صغراهما جزئيّة والكبرى كليّة ، فينتج جزئيّة مو جبة .

الضرب الرابع: يتكوّن من موجبتين كبراهما جزئيّة، فيعطى جزئيّة موجبة. الضرب الخامس: يتركّب من صغرى تكون كليّة موجبة، ومن كبرى تكون جزئيَّة سالبة، فيعطى جزئيَّة سالبة.

الضرب السادس: يتركّب من صغرى تكون جزئيّة موجبة، ومن كبرى تكون كليّة سالبة، فيعطى جزئيّة سالبة.

واستخدم في أمثلته على هذه الأضرب قضايا طبيعيّة ومنطقيّة تتعلّق باندراج الأجناس والأنواع وحمل الصفات، كالحيوان والإنسان والناطق. وعمد بعدها إلى عكس بعض المقدّمات، فردّها إلى الشكل الأوّل مثلًا فعل في الشكل الثاني. واختلف ابن سينا عنه في الأمثلة، إذ قدّم الشيخ الرئيس شروحه من خلال الرموز الأبجديّة ١٧. كما قام بعكسها مبيّناً القياس المنتج من العقيم ، على منوال طريقة الغزالي التي ذكرناها.

سار الغزالي في تفسير القياسات الاستثنائيّة على الدرب نفسه بعد أن اختتم بحثه في القياس الحمليِّ. والاستثناثيُّ على نوعين: المتصل والمنفصل يتألُّف القياس المتصلُّ من مقدَّمة شرطيَّة متَّصلة، ومن مقدَّمة تثبت المقدَّم أو تنغي التالي من المقدَّمة

١٥. الغزالي، المقاصد، ص ٨٠.

إبن سبنا، الإشارات، ص ٤٧٤ ـ ٤٧٥.

١٧. المرجع نفسه، ص ٤٧٧ ــ ٤٧٩.

الشرطة ، فيلزم عنها نتيجة ، على الطريقة التالية ، بحسب مثال الغزالي " : إن كان المنام حادثًا ، فله محدث ، لكن العالم حادث . فنستنج لزوماً أنّ له محدث . أما إذا العالم حادث . فنستنج لزوماً أنّ له محدث ، فيلزم أنّ العالم ليس بحادث . وملخص القاعدة التي يردها الغزالي : أنّ إلبات المقدم في القضية الشرطة يؤدّي إلى إلبات القالم . وأنّ نقيض الثالي منا يفضى المناتي من المقدم . ويقول الغزالي في هذا : فأمّا تقيض المقدم وعن التالي ، لا يلزم تقيض الثالي أو عبد . وإذا لبنّنا عن الثالي ، لا نقر عبن المقدم أو نقيضه . ويقول الغزالي في هذا : فأمّا تقيض المقدّم وعن الثالي ، لا يلاعم منه " . وسبب ذلك أن ين الأعم منه " . أمّا الأعم أن وليس بالمكس . وهذه المفاهم لا تختلف عن ابن سينا ، وهي بدورها توافق مع علاقة التقابل بالتداخل بين الكلّي والجزئي أني عراب سينا ، وهي بدورها توافق مع علاقة التقابل بالتداخل بين الكلّي والجزئي الأحص . مربح أوسطو الشهير ، كما مسمّي بعده . إذ نني الكلّي وتكذيب . ولقد ذكر ابن سينا مأم أم تكذيب الجزئي أو نقيه ، فلا يؤدبان إلى نتي الكلّي وتكذيب . ولقد ذكر ابن سينا هذه القواعد في الإشارات " ، وفي الشفاء " ولم يجدد الغزالي في عرضه لها .

والحال نفسها في الاستثنائي المنفصل ـ أو الشرطي المقصل ـ ، الذي ينتج أربع 
تتاتج ، قال عنها : « فاستثناء عبن كل واحد ينتج نقيض الآخر. واستثناء نقيض كل 
واحد ينتج عين الآخره " . وساق عليها المثال الآلي : العالم إنا حادث وإنا قديم . إذ 
يطيّن على هذا المثال الإثبات أو الني لأحد طرفي القضية الشرطيّة ، ليؤكّد ما ذكرناه . 
فإذا كان العالم حادثاً ، فهو ليس بقديم . وإذا كان ليس بحادث فهو قديم . ومكذا ... 
وتابع الغزالي ابن سينا في عرضه للشرطيّ المنفصل" ، حتى في التفاصيل وفي استيفاء 
الاستثناءات الأخرى. واعتبر القباس الحمليّ والشرطيّ ، أو الاقترائي والاستثنائي ،

١٨. الغزالي، المقاصد، ص ٨٤.

١٩. المصدر نفسه، ص ٨٥.

٢٠. إبن سينا، الإشارات، ص ٤٩٨ ـ ٥٠٠.

٢١. إبن سينا، الشفاء، كتاب الفياس، ص ٣٤ - ٤٠.

٢٢. الغزالي، المقاصد، ص ٨٦.

٢٣. إين سينا، الإاشارات، ص٥٠١ - ٥٠٠.

من أصول الأقسة ، قائلاً : ﴿ فَهَذْهُ أَصُولُ الْأَقْسَةُ وَتَكَّلُهُ الْكُلَامُ بِذَكُمُ أَمُورُ أُربِعة ، قياس الحلف والتمثيل والاستقراء والقياسات المركّبة ، ٢٤. فهل هذا تبن للقياس السلجستي، ولما لحقه من قياس شرطيٌ ؟ بحيث أدرك الغزالي أهميَّة القياس السلجستي وتميّزه، أمّ أنّ الأمر اتّباع لابن سينًا بعرضه وشروحه؟ إنّنا نرجّح الرأي الأخير، ولاسيّم إنّ القياس سيصبح، كما سنرى في كتب الإمام اللاحقة أداة استدلال إسلامية للاستنباط، أكثر منها أداة تحليل.

ويتعرَّض الغزالي في المقاصد إلى قياس الخلف، فيقول عنه: «صورته أن تثبت مذهبك بإبطال نقيضه ٣٠٠. ثم يتكلّم في مثاله عن كيفيّة وضع مقدّمة ظاهرة الصدق باطنة الكذب، مبيّناً ضرورة توضيح نقيضها. وقد سبق لّابن سينا أن تكلّم على قياس الخلف٬ ، وطبقًه على الأقيسة الحمليّة والشرطيّة.

ويتحدّث الغزالي عن الاستقراء قائلاً : ﴿ فَهُو أَنْ تَحْكُمُ مِنْ جَزَّئِيَاتَ كَثْيَرَةُ عَلَى الكلِّي الذي يشمل تلك الجزئيّات، ٢٧. واستخدم في مثاله المعنى الذي يشمل ضمنه أفراداً عدّة . وقد نابع ابن سينا في تصوّره وفهمه للاستقراء؛ بل وحتّى في مثاله^٠٠ . الذي كان يحمَل تصوّراً للمعنى نفسه، بخلفيّته التي ترى الكلّي يشمل أفراداً عدّة تندرج تحته. وأشار الغزالي في المقاصد إلى أهميّة الأستقراء في الْفقهيّات، بحيث بدأ استعداده مبكراً للمزج بين المنطق والدين، ومنذ كتاباته المنطقيّة الأولى إبّان نقله وتأثَّره بابن سينا. فقال مثلاً «والاعتماد على الاستقراء يصلح في الفقهيَّات... وفي الفقهيّات كلّما كان الاستقراء أشدّ استقصاء وأقرب إلى الاستيفاء ، كان أكد في تغليب الظن «٢٩ . أي كان الاستقراء أقرب إلى اليقين.

أمَّا قياس التمثيل فيقول عنه ، انَّه : « نقل الحكم من جزئيَّ إلى جزئيَّ آخر ، لأنَّه يماثله في أمر من الأمور،٣٠. ويتوسّع في شرحه له رادًّا إيَّاه إلى القياسات الفقهيّة ـ

٢٤. الغزالي، المقاصد، ص ٨٧.

٢٥. المصدر نفسه، ص ٨٨.

٢٦. إن سنا، الإشارات، ص ٢٠٥ ـ ٥٠٥.

٢٧. الغزالي، المقاصد، ص ٨٩. ٢٨. إبن سنا، الإشارات، ص ٤١٨.

٢٩. الغزالي، المقاصد، ص ٩٠.

٣٠. الصدر نفسه، ص٩٠.

والحظائية. وعلى الرغم من نقله عن ابن سينا، إلّا أنّه يدخل في المسألة الأصوليّة، طازحاً أشكال الاستدلال الإسلاميّة كالسبر والتقسيم.مـّا يؤكّد ما ذهبنا إليه، من كون الغزالي في المقاصد يحمل الهدف المزجيّ بين المنطق وعلوم المسلمين، ومنذ بداية الطريق في أثنّاء وآلفه المنطقة.

ولم يقتنع الغزالي بقياس التمثيل ، كما اعتبره غير نافذ إلى اليقين ، وقال عنه : ولمّا أحس الجدائيون بضعف هذا الفن أحدثوا طرقاً ، وهو أن قالوا نييّن أنَّ الحكم في الأصل معلَّل بهذا المعنى ، وسلكوا في إثبات المعنى والعلّة طريقتين : سسّوا إحداهما الطود والمكس ... الطريقة الأخرى السبر والتقسيم ، " ، وتُجلَّى طريقة الطود والمكس تلخيصاً بأنّها : ارتباط الملّة بالمعلول. فإنَّ وُجد أحدهما وُجد الآخر، وإنَّ انتفى أحدهما اتفى الآخر، و ونظر إلى كلّ مصور فهو عدت وكلّ ما ليس بحصور. فلم عدت وكلّ ما ليس بحصور. فلم عدت وكلّ ما ليس بحصور.

أمّا السبر والتقسيم فيجري الغزالي تفهيمه وحلّ منعقده والإنصاح عن طريقته بمثال يجمع فيه أوصاف البيت سابراً ثمّ يفرزها مفسّماً وبيق في نهايتها العلّمة قائلاً: وفيت أن ذلك لأنّه مصوّرو"". وهو في مكنون حقيقته معترض على هذه الطريقة ، ينتقدها موجّهاً إليها جملة سقطات للأسباب الثالية :

إذ يُحتمل أن لا يُعلَل الحكم بهذه الأوصاف أو العلل، بل بعلة قاصرة على
 ذاته، من غير التي سبرناها.

وربًا ينتني الظنّ، ويصبح الحكم، إذا استفصينا جميع أوصاف الأصل.
 إلا أنّ الحصر يحمل صعوبة في إجرائه، ولا سبّيا إنّ الجدائين لا يهتمون بالحصر.
 ويرى الغزالي أنه إذا سلمنا بالاستفصاء، وحصرنا الأوصاف وكانت أربعة،
 مثلاً، فإنّ إبطال الثلاثة لا يوجب ثبوت الرابع. فيحتمل أنّ يكون البيت أو المصور حادثًا، لكونه موجوداً وجسماً معاً.

كما لو سلمنا بإبطال الثلاثة وانفراد الرابع وصفاً أو أصلاً، فإن هذا الرابع

٣١. المصدر نفسه، ص ٩١ – ٩٢.

٣٢. المصدر نفسه، ص٩٢.

٣٣. الصدر نفسه، ص ٩٢.

يحتمل أن ينقسم إلى قسمين، فلا يوجب أن يتعلَّق الحكم، مثلًا، بالمصوّر المطلق، بل بأحد قسمي المصوّر<sup>17</sup>. و بعد دحض هذه الطرق والهجوم على محصولها، يُبيَّن الغزالي أنَّ أسلمها وأنضلها

اتباع الفياش المزكز على الفلمتين، بالطريق إنبات صحة كل مفلمة والتسليم بها "". وإن ما يمكن أن نقوله في إيجاز مؤداه أن الإمام يقوم بعدليّة عرض لهذه الطرق ويجزجها بأنواع الافيسة. لكن الطابع العام، التأثّر بابن سينا والتحسك بالفياس السلجستي. فهو لا يغنأ يرد التمثيل إلى قباس المقلمتين السلجستي، والذي يقول عنه ابن سينا إنه العمدة "". وسيجمع هذا الفياس على الجامع المشترك أو العلّة المشتركة، مثل سنرى لاحقاً في بقية كتب الإمام

ميم سيرى وحجا في بعيد حب الرسم.
والقياسات المركبة صورة وحلية من حليات أمثالها من القياسات المعروضة ،
لكنّها تتميّز بريادة مقدّماتها عن الانتين أو الاقتصار على واحدة. و يرى الغزالي أنّه
يتوجَب على المبطقيّ ردّ هذه الفتدات وحصرها بائتين، شرط أن تراعها الترتيب
القياسي. فإن تم ذلك كانت التنجة صحيحة. ويقول: ما يوره مشوش الترتيب
مما ليس على ذلك النظم، وأمكن ردّه اليه فهو قباس منتج ٢٠٠. ثمّ يقوم بعمليّة
تقديم مثل ليرهان رياضيّ، مبيناً أنّه يتركب من أربع مقدّمات، بحيث يجهد في
تصفيتها لتصبح الثين، ومن ثمّ يستنتج، ولم يغفل عن الموضوع ابن سينا، الذي
كان سيّاةًا. وقد دعا هذا القياس قباس المساواة ٢٠٠.

نقف بصدد الجانب الصوري الشكليّ عند هذا الفدر من شرح القباس ، تاركين المجان المتعرف على مادّته ، حسيا وردت في المقاصد ، ومن ضمنها مسألة اليفين. واليفين متداخل في نظريّة الغزالي المنطقيّة ، ولا سيا إنّ المشائيّة الإسلاميّة لم تفصل بين الصورة والمادّة فصلاً تامًّا. فالحري بالغزالي أن يتّبع هذا الطريق وهو المسحّر الأوّل للقالب الشكليّ في خدمة المعانى الإسلاميّة.

٣٤. اللصدر نفسه، ص ٩٣ ـ ٩٠.

٣٥. المصدر نفسه، ص ٩٥.

٣٦. إبن سينا، الإشارات، ص ٤٣١.

٣٧. الغزالي، المقاصد، ص ٩٦.

٣٨. إن سنا، الإشارات، ص ٤٩٥.

يرى الغزالي أنَّ فساد القياس بنائى من صورته أو من مادّته "أمَّ الصورة فقد سبق الكلام فيها ، وأمَّا المادَّة فهي طبيعة المقدّمات . إذ يقاس نتاج القياس وصحّته تبعاً ليقنيتُها وصدفها . وتتشمّب المقدّمات في المقاصد وتفرَّع إلى ما يلي :

يايين، رئيسي، رئيستب المسائل في المسائل وللسرع إلى ما يعي . ــ مقدّمات يقينيّه تنتج قياساً برهانيّاً صادقاً .

مقدّمات قريبة إلى اليقين، أي ممكنة، وتنتج قياساً جدليًّا بحتمل الصدق.

مقدّمات ظنية تتسع إمكانية تكذيبها، وتشهر قياساً خطابيًا.

 مقلمات مسلمة على أنّها يقينيّة، لكن يقع فيها الالتباس، وتمدّنا بقياس سونسطاتيّ.

ــ مَقَدَّمات نعلم كذبها ، لكنَّها خياليَّة توحى قياساً شعريًّا ''.

وكان الغزالي متأثّراً بابن سينا وناقلاً عنه' معظم تفريعات المقدّمات وتسمياتها . وقد فصّل في عرضه لها ، فقال إنّ المقدّمات لا تعدو ثلاثة عشر قسماً :

«الأوليّات والمحسوسات والتجريبيّات والمتواترات والوهميّات والمشهورات والمقبولات والمسلّمات والمشبّهات والمظنونات والحيّلات والمستورات والفضايا التي لا يخلو اللهن عن حدودها الوسطى الله. وشرح الغزالي كلّ منها شرحاً وافياً. ونعرّف نحن بكارّ منها تعريفاً وإيجازاً لشروحه.

فالأوليّات تقبل بغريزة العقل، مثل الكلّ أعظم من الجزء.

ـ والمحسوسات تدرك الحس، مثل الشمس مستنيرة.

والتجريبيّات تحصّل بمجموع العقل والحس، كإدراكنا أنّ النار تحرق.

٣٩. الغزالي، المقاصد، ص ٢٠٠.

٤٠. المصدر نفسه، ص١٠١.

٤١. إبن مينا، الإشارات، ص ١١٥ - ١٢٠.

٤٢. الغزالي، المقاصد، ص١٠٢.

- والوهميّات مقدّمات باطلة لكنّها قويّة في النفس، كما بفسّمها الغزالي.
- والمشهورات قضایا مشهورة تعتمد على نظر العوام ، مثل ، الكذب قبیح ، و بألفها الإنسان منذ الصغر.
  - والقبولات أقوال قبلت من أفاضل الناس ومن العلماء والسلف.
- والمسلَّات قضايا سلَّم بها الخصم، وهي تشبه المشهورات التي سلَّم بها الجمهور.
  - والمشبهات مقدّمات بشبهها البعض بالأوّليّات والتحربيّات.
- والمستورات مقدّمات يحسبها بعضهم ظاهريًّا مشهورات. لكن المتفحّص لها يد، ك فسادها ، ومثالها : أنصر أخاك ظالماً أو مظلوماً .
- \_ والمظنونات قضاما بغلب علما الشعور بالشك، وبإمكان نقيض الشك. مثل، من يتَّصل بالعدو يعتبر عدوًّا، وهذا ظنَّ. إذ ربَّها كان اتَّصاله بالعدوُّ خداعاً
- والمخيّلات مقدّمات يعلم الانسان أنّها كاذبة ، لكنّها تؤثّر في النفسُّ ! . ثمّ صنّف الغزالي هذه القضّايا: فالأوّليّة والحسيّة والتجريبيّة والمتواترة تفيد في الأقيسة البرهانيّة، وربّيا تؤدّى إلى ظهور الحقّ والبقين.

أما الأقيسة الحدليَّة فللمقدِّمات المشهورة والمسلِّمة. ووالمشهورات في الظاهر ـ المستورات ـ والمظنونات والمقبولات، فتصلح أن تكون مقدّمات «القياس الخطابيّ والفقهيّ وكلّ ما لا يطلب به اليقين، " : كمّا استخدم المخيّلات مقدّمات للأقيسة الشعريّة. ولم يختلف عن ابن سينا في شيء. وقد حذّر الغزالي من القضايا المظنونة في نهاية كتاب المقاصد، خوفاً من نتاعها الكاذبة المتربَّبة عن مقدَّمات الأقسة. والمظنونات نوع من القضايا غير اليقينيَّة ، كما ذكونا".

وينتهى الغَزالي أخيراً إلى الإشارة لنوعين من القضايا : الأوَّل يحلُّل المحمول فيها الموضوع. مثل، «المثلّث: شكل هندسيّ له ثلاثة أضلاع». والثاني المحمول فيها غير

٤٣. الصدر نفسه، ص ١٠٤ ـ ١١٠.

<sup>£</sup>٤. المصدر نفسه، ص ١١١.

الصدر نفسه، ص ۱۱۵ ـ ۱۱۷.

متعلّق بالموضوع. ويطلق على الأوّل المحمول الذاتيّ، ويُسمّى الثاني المحمول العرضيّ \*\*. ثمّ ينّحي الغزالي أنّ الأوّل يرد في برهان «لم» ويفيد علّه النتيجة، بينا يرد الثاني في برهان «إنّ ، ويفيد التصديق بالنتيجة،

والحلاصة أنّ صورة القياس مثلّت تطابق التبويب والشرح بين الغزالي وابن سينا وتوافقها ، وكذلك الحال في مادةالقياس ،إذ الأمر موسوم بالتماثل والاشتراك ووحدة الحط والرأي. وبهذا يكون المقاصد صورة نقل عن ابن سينا ، وعرضاً لمنطق المشائيّة الإسلاميّة ، غشّته بعض الشروح والفقهيّة والإسلاميّة .

ثانياً: يقع مبحث القياس في «معيار العلم» وضمن كتاب القياس وبيان انقسام النظر فيه.

وليس أشدٌ ثقلاً وعيناً وقيحاً من الإعادة، فإن الوحشيّ من الكلام المسهب والمكرّر والمهار<sup>٧</sup>. إلّا أن تكرار الموضوعات في كتب الغزللي يقتضي إعادة المرور على بعضها مروراً سريعاً، ربطاً للأفكار وجهداً في إبراز المستجدّ منها. كما يفيد بمقارنة ما جاء في المجار مع ما كان في المقاصد. فيتميّر التقليد من التوليد النابع من السيات الإسلامية في تسرّبها وتطبيعها المنطق.

يضمّ المعيار أربعة كتب: أوّلها مقدّمات القياس من المفردات والمعاني، وقد يحتناه. وثانيها ندرسه حاليًّا. أمّا الآخران فتعلّقان ببحث الحدّ وأقسام الوجود. وبحتوى كتاب القباس أربعة فنون مفصّلة على الشكل التالى:

- الفنِّ الأوَّل: صورة القياس وأصنافه، وبجمع:
- القياس الحملي وفيه أشكال، الأوّل والتآني والثالث مع أمثلتها.
  - القياس الشرطي المتصل.
  - القياس الشرطي المنفصل.
    - قياس الخلف.
      - الاستقراء.
        - \_ القشا
- 21. المصدر نفسه، ص ١٢٤ ـ ١٢٦. وابن سينا أيضاً، الإشارات، ص ٢٩ ـ ٣٥.
  - ٤٧. رجل ومهار، كثير الكلام، من (همر).

الأقيسة المركبة والناقصة .

الفنّ الثاني: مادّة القياس

الفنِّ الثِّالث: المغلطات في القياس.

\_ مثارات الغلط.

بيان خيال السوفسطائية .

الفنَّ الرابع: لواحق القياس، وفيه تتمَّ معرفة البراهين ويضمَّ فصولاً:

قياس العلة وقياس الدّلالة

بيان اليقين

ـ أمّهات المطالب

معنى الذاتي والأولى.

ما يلتثر من البراهين.

حل شبهة في القياس الدوري.

- البرهان الحقيقيّ.

أقسام العلّة.

إنّ اطّلاعاً أُولِيًّا على هذا التبويب ومقارته بالمقاصد يمدّنا بدلالة تؤكّد استمراريّة الغزلي في تناول الموضوعات نفسها. وتبيّن وحدة التبويب العام في الكتابين، وخصوصاً في ما يتعلّق بالفنون الثلاثة الأولى. لكنّ الظاهر الجليّ أنّ شروح المعيار أوسع وأكثر تشعبًا. وتجدر الإشارة إلى تميّز المعيار، في إضافته بعض الفصول والفقرات، من التي لم ترد في المقاصد، ممّا يعمّق البحث المتعلقيّ ويؤدّي إلى التطرّق لموضوعات جديدة كالعلمّة بقياسها وأبحائها وقياس اللالةً^^.

وتدور أبحاث القياس في المعيار حول موضوعين أساسيّن تماماً ، كالحال في المقاصد، وهما : مادّة القياس وصورته. و «الصورة هي تأليف المقدّمات على نوع من الترتيب مخصوص ...، ؟ . وهذا الترتيب يتوزّع على أصناف، فحنه القياس الحمليّ ومنه الشرطيّ. والقياس اصطلاح عبر عن نمط الاستدلال من المقدّمين، واستخدم

الغزالي، المعيار، ص ١٥٧ \_ ١٥٨، ص ١٦٤ \_ ١٦٩.

٤٩. المصدر نفسه، ص ٨٦.

في كتب الغزالي جميعها بما فيها المحك ومقدّمة المستصفى عدا القسطاس المستقيم،كما سنزى .

وقصد الغزالي بالقياس في مجمل كتبه قضايا معيّنة ألّفت تأليفاً مخصوصاً ، يلزم من تسليمها نتيجَّة ما، إذ تُشكَّل بدورها قضيَّة مستندة على ما تقدَّم. والقياس لغةُ من مادّة ﴿ قاس ﴾ ، التي تعني في ما تعني : قلّر وساوي . أمّا في الشريعة : فـ ﴿ عبارة عن المعنى المستنبط من النص، لتعدية الحكم من المنصوص عليه إلى غيره، وهو الجمع بين الأصل والفرع في الحكم، " . وقد اتَّفق منطقيًّا على تعريف القياس بأنَّه : «قولُ مركب من قضيّتين، إذا سلمتا لزم عنها لذانها (قضيّة)...،١٥. ويُستعمل الاصطلاح في الفقه أيضاً لايفاء الغرض نفسه، لكنَّ علاقة الحكم في القياس المنطقيّ تعود للإثبات أو النفي. بينما علاقة الحكم في القياس الأصوليّ تكون بـ «إبانة مثل حُكم المذكورين بمثل عُلَّته في الآخر، ٥٠ . ويقصد بالإبانة إظهارُ الحكم، وبمثل الحكم بمثل العلَّة التلميح لانتقال الأوصاف من الأصل إلى الفرع. ولا شكَّ أن تعدُّد تفسيرات لفظة القياس، واستعالها في المجالات المنطقيّة والأصوليّة واللغويّة، أتاح كثرة تداول المصطلح في كتب الإمام ذات الصبغة المنطقيّة والأصوليّة على السواء. وكان الغزالي متابعاً شروحه لعمل القياس، بالمعنى نفسه الذي ورد في المقاصد. وصرّح جهاراً بضرورة وضع المقدّمة الصغرى أوّلاً ، وبأن يكون الحدّ الأصغر موضوع النتيجة في القياس الحمليَّ " . ولم يغيّر في المعيار نظرنه إلى تداخل الحدود في القياس ، مُستمرًّا في النقل عن ابن سينا، مثلًا ذكرنا في المقاصد، إذ يقول في المعيار، ولا بدّ أن يكون واحداً مكرِّراً مشتركاً في المقدَّمتين ، فإنَّه إن لم يكن كذلك تباينت المقدَّمتان ولم يتداخلاً ، ولم تلزم في ازدواجهما النتيجة ، \* . ويتابع تكريسه للفظ الحدّ الأوسط تعبيراً عن الحدّ المُشترك الذي يربط الحدّين الآخرين في النتيجة ، بعد أن كان كلّ من موضوعها ومحمولها منفصلين في المقدّمات. ولفظة، الأوسط، جمعها أواسط،

٥٠. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣٢.

٥١. المرجع نفسه، ص١٢٢.

٥٢. المرجع نفسه، ص ١٢٢.

۵۳ الغزالي، المعيار، ص ۸۷.

١٤٥. المصدر نفسه، ص ٨٧.

«والأواسط هي الدّلائل والحجج التي يستدلّ بها على الدعاوى »°°. وتعنى كلمة ، مُشترك، الجزء الذي وضع بين مقدارين °°. وتوحى كلمة أوسط، التي استعملها كلّ مناطقة المبيلمين أيضاً ، بوجود نوع من العلاقة الكيّنة الرياضيّة ، أصّغر ، أوسط ، أكبر. وهي تعني الأمر عينه عند الشعوب الأخرى وفي اللغات الأوروبيَّة اليوم. ويتفرّع القياس الحمليّ في المعيار إلى ثلاثة أشكال تختلف في ما بينها بحسب موقع الحدّ الأوسط في كلّ من المقدّمتين. وقد كان الغزالي في عرضه وأمثلته متماثلاً مع ما ذكره في المقاصد. وتميّز المعيار هنا بشروح تفصيليّة ، وبأمثلة رمزيّة أبجديّة٬ مثلما ورد عند ابن سينا. أمَّا استعال الحروف الأبجدَّة فيقول الغزالي عنها: ﴿ وَلَمَّا كَانَتَ الأمثلة المفصّلة ربّماغلطت الناظر، عدل المنطقيّون إلى وضع المعاني المختلفة المبهمة، وعبّروا عنها بالحروف المعجمة ، ووضعوا بدل الجسير والمؤلِّف والمحدّث في المثال الذي أوردناه الألف والباء والجيم... هم أ. وهكذا نلحظ أستمرار اتّباع ابن سينا والتأثّر به. ووردت أضرب الأشكالُ كلُّها على شيء من التوسيع. وقد فصَّل في خلفيَّة كلُّ منها، فتناول الوجهة المنطقيّة لجهّة دور الأوسط في الربط والتداخل بين الحدود. واستعمل بعض التعابير العربية والدينيّة كالحكم والمحكوم عليه والعموم والخصوص. وهذه بدابات ميل القياس نحو المعاني الإسلاميَّة. ثم تعمَّق في تحاليله بكيفيَّة حصول الاستدلال القياسيّ ، مازجاً المسألة ببعض مفاهيم اللغة والفقه تعبيراً. فقال ، مثلاً : «وحاصله ــ أي الشكل الأوّل من القياس الحُمليّ ــ يرجع إلى أنّ الحكم على المحمول حكم على الموضوع بالضرورة... فيكون الوسط سبب التقاء الطرفين ، وهو تعدّي الحكم إلى المحكوم عليه.... ه ٥٠٠.

وبهذا يكون دور الأُوسطُ الربط بين الحلين عن طريق تعدّي الحكم إلى المحكوم عليه ، وهذا التعدّي والمتعدّي معنى لغويّ ، كما أنَّ الحكم والمحكوم عليه تعابير أصوايّة . لكنّ ذلك لا يننى استناد مضمون نظريّة القياس على شمول المحمول

٥٥. الحرجاني، التعريفات، ص ٢٦.

٥٦. المرجع نفسه، ص٥٧.

٥٧. الغزالي، المعيار، ص٩٠.

٥٨. المصدر نفسه، ص ٢٠.

٥٩. المصدر نفسه، ص ٨٨\_٨٩.

للموضوع. بحيث يربط الأوسط الأحرب بالأصغر، في الشكل الأوّل، فيشتمل الحصول على الموضوع. وطغيان التأثّر بابن سينا واضح هنا، حتى في الأمثلة. وقد تعمّى الغنالي أيضاً في تحليل الشكل الثاني استمراراً لتأثّره بآراء المشابّتة، إذ قال: وفوجه إنتاجة أي الشكل الثاني - أنك إذا وجدت شيئين ثمّ وجدت شيئاً ثالثاً عموراً على المتحدم التباين بين الشيئين بالإيجاب وعلى الآخر بالسلب، فيعلم التباين بين الشيئين الشكل الأوّل... ". والحال لا تتغير في شروح الغزالي للشكل الثالث ومنالها قوله: والتكل مها وجدت شيئاً كلياً للشكل الثالث ومنالها قوله: والمؤلف المحمود على دلك الله المؤلف المحمود تأميل على دلك اللهي عمل كل واحد منها على بعض الآخر بكل حاله ". وم يختلف الماني كثيراً عن المقاصد، فيمكن لا عالله أن يحمل كل واحد منها على بعض الآخر بكل حاله ". وم يختلف الماني كثيراً عن الثافيد والمؤلف إلى ردّ الشكلين ومنالك إلى الشكل الأوراً في فتميزً بالسعة والشرح والاحتال الأمثلة الفقهية ،

کلّ ثوب مذروع ٦٦، لا ربويّ٦٦ واحد مذروعًا، فلا ثوب واحدٍ ربويلًـ٦٦. کلّ مطعوم ربويّ، وکلّ مطعوم مکيل. بعض الربويّ مکيل٠٦.

وهكذا نجد وجهين في هذه التفاصيل : أوَّمَا ما جاء من آراء الغزالي في المقاصد. وثانيها طرح الأمثلة الفقهيّة وبعض التعابير الدينيّة ، تمهيداً لمعليّة مزج القباس بالعلوم الاسلاميّة مزجاً كليًّا ، كما تنضّح سعة الشرح والتفصيل في استعراض الغزالي القياس

٦٠. المصدر تقسه، ص ٩٠.

٦١. المصدر تفسه، ص ٩١.

ذرع الثوب وغيره بذرعه ذرعاً فدره بالذراع، فهو قدوه ذارع وهو مذروع... والتذرّع أيضاً تمدير الشيء بذراع البد... أنظر، ابن متظور، أبو الفضل، لسان العرب، بيروت، دار صادر، ١٩٥٦، جـ٨، ص. ٩٤.

٦٣. ريا الشيء بريو ريواً، ورياه زاد ونما.. الرجع نفسه، جـ ١٤، مس ٢٠٩. والأصل فيه الزيادة من ريا المال إذا زاد وارتفع ... وهو في الشيع الزيادة على أصل المال. ص ٣٠٥. والربوي هنا ما قبل الزيادة الكيّة وقدر بيا، لكّة من غير الذي يقاس بالفراع ريقدر به.

٦٤. الغزالي، المعيار، ص ٩٧.

٦٥. المصدر نفسه، ص٩٧.

الشرطي، بحيث يفسر الإمام معنى الاستثناء \_ والكلمة الأخيرة يستعملها ابن سينا \_ قَائلاً: وإن كان العالم حادثاً فله صانع ... لكنّ العالم حادث، قضيّة واحدة حملية قرن بها حرف الاستثناء، (لكن)، وقولنا فله صانع نتيجة. وهذا ممّا يكثر نفعه في العقليَّات والفقهيَّات ... ١٠٠٠. وعلاوة على التفسير والشرح، يود التصريح بأهميَّة القياس الشرطيّ في الفقهيّات. ويدعم بالأمثلة على ذلك: (ان كان الوتر٧٠ يؤدّى على الراحلة ^^ فهو نفل ٦٠ ، لكنَّه يؤدِّي على الراحلة. فهو إذن نفل ... ، ٧ . والحال نفسها في القياس الشرطي المنفصل. الذي قابل السبر والتقسم عند الفقهاء والمتكلَّمين، وقد عبّر عنه الآمام بالتعاند أيضاً ٧٠. أما الباقي من شرح الأقيسة الشرطيّة فكان، كما في المقاصد. وترجع القضايا الشرطبة وأقيستها إلى الرواقيَّة، وهم اسميُّون نظروا إلى الحدود نظرة لفظية وجعلوا الاستدلال يقوم على العلاقة الصوريّة بين الألفاظ أو الأسماء والأفراد المشخصة. ثمّ إنّ الأقيسة الشرطيّة راجت في صفوف المُشَائيَّة الإسلاميَّة وتبنَّاها ابن سينا والغزالي. وإذا تأملناها وجدنا أنَّ المقدَّم والتالي عبارة عن مجموعة أفراد مرتبط بعضها ببعض على أساس الاستثناء ، وليس الأمر قضيّة حمليَّة أو مقول بحمل. وهذه المسائل الشرطيَّة أقرب إلى البعد الكمَّى، « فاستثناء عَين واحدة ينتج نقيض الآخرين، كقولك لكنه مساو، فيلزم أنه ليس أقلِّ ولا أكثر... وكقولك لكنه ليس مساويًا، فيلزم أن يكون إمّا أقل أو أكثر، ٧٠ ولا يجوز أن نستغرب شيوع هذه الأقيسة في المجالات الكلاميّة والفقهيّة. فاللغة العربيّة تعتمد

٦٦. الصدر نفسه، ص ٩٨.

٦٧. يوتر الإنسان صلاة الليل فيصلّي مثنى مثنى ، يسلم بين كلّ ركعتين ثم يصلّي في آخرها ركعة ركعة له ما قد صلَّى وأوتر صلاته. وفي حديث النبيّ صلعم، الله وُتر يحب الوتر فأوتروا با أهل القرآن، والوتر ركعة واحدة. إبن منظور، لسان العرب، جـ ٥، ص ٢٧٤.

٦٨. رحل، والرحولة والرحول من الإبل التي تصلح أن ترحل، وهي الراحلة تكون للذكر والأنثى فاعلة بمعنى مفعولة. جـ ١١ ، ص ٢٧٧. من المرجع نفسه .

٦٩. النفل ما كان زيادة على الأصل، النَّفل والنافلة عطيَّة النطوّع من حيث لا يجب ومنه نافلة الصلاة، المرجع نفسه، جـ ١١، ص ٦٧١ ــ ٦٧٢. وبهذا تكون الصلاة المفردة زيادة وتطوّعاً.

٧٠. الغزالي، المعيار، ص ٩٨.

٧١. المصدر نفسه، ص ١٠٠. ٧٢. المصدر نفسه، ص ١٠٠.

على الفرد المشخص، والشرطيّ عند الاسميّين كان كذلك. وسنوسّع الأمر خلال استعراضنا الكنب ذات السمة الإسلامة.

ولم يهجر الغزالي في المعيار مجموعة الاستدلالات الأخرى، على شاكلة قياس الخلفُ والتمثيل والاستقراء والأقيسة المركّبة، بل تابع شروحه وموقفه فيها. وتميّز بالتفصيل والميل نحو المعاني الإسلاميّة. فقدّم، مثلاً، في قياس الخلف نماذج فقهيّة قائلاً: «كلّ ما هو فرض فلا يؤدّى على الراحلة ، والوتر فرض ، فإذن لا يؤدّى على الراحلة. وهذه النتيجة كاذبة، ولا تصدر إلّا من قياس في مقدّماتها مقدّمة كاذبة، ولكن قولنا كلّ واجب فلا يؤدّي على الراحلة مقدّمة ظاهرة الصدق، فبني أنّ الكذب في قولنا إنَّ الوتر فرض فيكون نقيضه، وهو أنَّه ليس بفرض صادقاً، وهو المطلوب من المسألة،٣٣. ويشهد هذا المثال على التعمّق في الفقهيّات ودخول بابها دخولاً عريضاً. وكان الغزالي في الاستقراء ناقداً وموسّعاً الشرح والعرض. ورأى أنّ هذه الطريقة الاستدلالية لا تحقّق واقعيًّا استقراء جميع الجزئيَّات، انتقالاً إلى الحكم الذي يشملها. كما تعرَّض في الاستقراء أيضاً لأمثلة فقهيَّة ، علاوة على الأمثلة العقليَّة فقال : «ولِـمَ عرفتم أن الفرض لا يؤدّي على الراحلة . قلنا باستقراء جزئيّات الفرض من الرواتب وغيرها كصلاة الجنازة والمنذور والقضاء وغيرها...، ٧٤. ثمَّ أفرد أمثلة أخرى في المجال الفقهيّ ، مبيّناً عدم شموليّة تصفّح الجزئيّات ، علماً أنه ذكر شروحاً فقهيّة في المقاصد بشيء من الاقتضاب. ولم يبخس الغزالي قياس القثيل حقّه من الوصف والتقويم والمخارج الفقهيَّة. و «هو الذي تسميَّه الفقهاء قياساً ، ويسميَّه المتكلَّمون ردِّ الغائب إلى الشاهد ... » ° ٧. والتمثيل أيضاً هو انتقال من حكم جزئيَّ إلى حكم جزئي آخر لجامع بينهما ، مثلا كان الوصف في المقاصد. إلَّا أنَّ التفاوت كان استطابة الفقهيّات، وربَّها لأنّ سياسة المعيار العامّة تتلخّص بسبر أغوار العلوم الإسلاميَّة ومخالطتها بالمنطق. ومن ثمَّ بدء تقعيد المسائل الدينيَّة على القواعد المنطقيَّة. ومن الأمثلة الأصوليَّة على التمثيل ما ذكره الغزالي في موضع تخريجه وتحقيقه ، إذ قال إنَّه : إذا وجد وصف مشترك بين الحكمين، وجب أن يَكون هناك دليل على هذا

٧٣. المصدر نفسه، ص ١٠١.

٧٤. المصدر نفسه، ص١٠٢.

٧٥. المصدر نفسه، ص ١٠٥.

الوصف" . وأمَّا أنواع الأدلَّة فهي : «أن يشير صاحب الحكم وهو المشرَّع إليه \_ أي إلى الدَّليل \_ كقوله في الهرَّة إنَّها من الطوَّافين عليكم ... الثاني أن يكون ما فيه الاجتاع مناسباً للحكم... الثالث أن يبين للوصف الجامع تأثيراً في موضع من غير مناسبة ... تياس العنب على الرطب واجتماعها في توقّع النقّصان، ويقدّر أنَّ ذلك لم بعرف بإضافة لفظيّة من الشارع، بل عرف باتّفاق منّ الفريقين... الرابع أن يكون ما فيه الاشتراك غير معدود ولا مفصّل لأنّه الأكثر وما فيه الافتراق شيئاً واحداً ويعلم أنّ جنس المعنى الذي فيه الافتراق لا مدخل له في هذا الحكم ... الخامس هو الرابع بعينه ، إلَّا أنَّ ما فيه الافتراق لا يعلم يقيناً أنَّه لا مدخل له في الحكم بل يظنُّ ظئًّا... السادس أن يكون المعنى الجامع أمراً معيّناً متّحداً وما فيه الافتراق أيضاً أمراً معيّناً... مثاله قولنا الوضوء طهارة حكميّة عن حدث ، فتفتقر إلى النيّة كالتيمّم. فقد اشتركا في هذا وافترقا في أنَّ ذاك طهارة بالماء دون التيمّم... ٣٠٠. وليس هذا التفصيل سوى الصورة الواضحة عن الشروح الفقهيّة والمعاني الإسلاميّة والتي تميّزت من المقاصد بالزيادة والتطبّع والعمق. وهيّـأت لما ورد في محكّ النظر، من تحوير وتحويل وتطعيم محاكاة للمعاني الأصوليَّة والإسلاميَّة وترجاناً لسهاتها. ونالت الأقبسة المركَّبة والناقصةُ ما نال سواها من الاستدلالات. وأضاف الغزالي بعض الشروح المتعلَّقة بترك المقدّمة الكبرى والصغرى مع مثال فقهي ٧٨.

وتجدر الإشارة إلى أنَّ الإمامُ لم يتخلُّ في المعيار نهائيًّا عن المصطلحات والمعاني المنطقيَّة المشابة للتي وردت في المقاصد. بل بتي منابعاً لحطوط ابن سينا في أثناء استعراضه أشكال الأقيسة، وأضاف عليها مجموعة من الاستشهادات الدينيَّة.

كان حظَ الفنّ الثاني من المعيار، مادّة القياس، أن أرجع الغزالي الأقيسة ويقينتها إلى نوع المقدّمات التي تتركّب منها. وصنّفها على مجموعات "، مثلا فعل في المقاصد، ثمّ يميّز اليقينيّ فيها من المظنون. ويشير إلى أنّ بعض المظنون يصلح

٧٦. المصدر نفسه، ص ١٠٩.

٧٧. الغزالي، المعيار، ص ١٠٩ - ١١٢.

٧٨. المصدر نفسه، ص ١١٦.

٧٩. المصدر نفسه، ص ١٢٢ - ١٢٤.

الفقهيات ". ويغتي الشرح بالتفصيل والتوسيع ، وإعطاء الأمثلة على القياس اليقيني والظني . كما يذكر أسباب الأخذ بالحربات جاعلاً إيّاها خمسة أسباب مع أمثلها أ^ ل ويتطرق إلى سبب الأخذ بالجربات اليقينيات فيرة وإلى العلّة تارة وإلى الحدس طوراً آخراً . أمّا الظنيات الناتجة عن اللفظ المغلط أو عن معنى اللفظ المغلط أو عن الاسمويات المناتجة عن اللفظ المغلط عن الاسمويات "أم. مثل : كليّة أربد بها جزئية ،كفوله في سائمة الغنم زكاة أريد بها ما بلغ نصاباً ، وقوله (والسارق والسارقة فاقطع أبديها) المراد به بعض السارقين ... ، أمّا وخلاصة الرأي في هذه الشواهد تطعيم الاتجامات المنطقية بالفقهيّات والمعاني الإسلامية ؛ وإدخال الشروح اللهاني الإسلامية ؛ وإدخال الشروح اللهاني الإسلامية ؛ وإدخال الشروح اللهيئية والأصورية علها .

رفع الفنّ الثالث واستشال مكامن الغلط في القباس، ولم يأت الغزالي بجديد فيه عن ابن سينا، وخصوصاً في كتابه الشفاء. ووقع حصر الغلط في المعيار على ما يلي : — إذا ضرب الحظأ عدد المقدّمات أو ترتيبها، بحيث لا تراعي شروط الأشكال الحملة وأضر بها.

إذا وقع الحلل في الحدود، يجيث تزيد عن الثلاثة أو يتنني اشتراك الأوسط في المقدمين من ورسمين الشارك الواسط ودييته، منها قول الإمام مثلاً: وما ينشأ من مواضع الوقف والابتداء، كما ذكرنا من قوله تعالى، إلا الله والراسخون في العلم ٢٠٠٥. ويورد أمثلة أيضاً، ميناً فيها الاشتباء بالحد الأوسط الذي يأتي تحت معنين. تم يتطرق إلى ضرورة جلاء تبية الصفة للموصوف توضيحاً لتنبجة القباس، فائلاً: وتردد الصفة بين أن تكون صفة للموضوع وصفة للمحمول المذكور قبله ٣٠٠٤.

٨٠. المصدر نفسه، ص ١٢٥.

٨١. المصدر نفسه، ص ١٢٥ ــ ١٢٦.

٨٢. الصدر نفسه، ص١٢٣.

٨٣. المصدر نفسه، ص ١٣٣.

٨٤. المصدر نفسه، ص١٣٣.

ه٨. المصدر نفسه، ص ١٣٥ ـ ١٣٨.

<sup>110.</sup> المصدر نفسه، ص 110. ٨٦. المصدر نفسه، ص ١٣٦.

٠٠١. المصدر هسة، ص١١٠.

٨٧. الصدر نفسه، ص١٣٦.

 ومن المغالط أيضاً ، التباس اللفظ والتباس المعنى ، وضرورة الحذر من الوقوع في لفظين مختلفين لها المعنى نفسه ، أو من معنى مختلف للفظين متَّفقين^^ . وتزخركلُّ الشروح بالأمثلة الفقهيّة والدينيّة.

- كما يجب الحذر من النتائج التي تكون مصادرة على المطلوب في المقدّمات: «كقولك إنَّ المرأة مولى عليها فلا تلي عقد النكاح، وإذا طولبت بمعنى كونها مولى عليها، رتبا لم تتمكّن من إظهار معنى سوى ما فيه النزاع. و «كأن يقول الحنفيّ تبطل صلاة المتيمّم إذا وجد الماء في خلالها، لأنّه قدر على الاستعال، وكل مَنْ قدر على استعال الماء لزمه، ومَنْ يلزمه استعال الماء فلا يجوز له أن يصلَّى بالتيمُّم، فبجعل القدر على الاستعال حدًّا أوسط، وبطلان الصلاة نتيجة... فكيف جعل المتأخِّر في الرتبة ـــ القدرة على الصلاة ــ علَّة لما هو متقدَّم في الرتبة وهو البطلان...»^^^. والمثال يبيّن عدم جواز وضوح المقدّمات أكثر من النتيجة.

 ومن مثارات أخطاء القياس خيال السوفسطائية، الذي ورد في المقاصد وعند ابن سينا. ولم يكن كلام الغزالي فيه متعلَّقاً بالتيار السوفسطائيّ الفلسفيّ، الذي تأمُّد بالحدل فحسب، إنَّا كان بالمشكِّكين المسلمين «الذين سُلِّموا الضروريَّات وزعموا أنَّ الأدلَّة متكافئة في النظريَّات، فإنَّا حملهم عليه ما رأوا من تناقص أدلَّة فرق المتكلَّمين وما اعتراهم في بعض المسائل من شبه وإشكالات عسر عليهم حلَّها، فظنُّوا أنَّها لا حلِّ لها أصلاً. ولم يحملوا ذلك على قصور نظرهم وضلالهم وقلَّة درايتهم بطرق النظر. ولم يتحقّقوا شرائط النظر، كما قدّمناه ونحن نذكر جملة من حيالاتهم ونحلها ... ، ٩٠٠.

وزبدة رأيه الردّ على أخطاء هؤلاء المشكّكين، الذين طعنوا بإمكانيّة قيام علم يقيني. وقد نسب شكوكهم إلى كثرة جدال المتكلَّمين. فكان محيطاً بالتيَّارات الإسلاميَّة ، وموظَّفاً المثارات والأخطاء في دائرة معانيها. ولاسيِّها إنَّ ردوده استندت على ما هو أبعد من الدائرة الإسلاميّة على الأرجح. فهو لا يلبث يفنّد دعاوي

٨٨. المصدر نفسه، ص ١٣٩.

٨٩. الصدر نفسه، ص ١٣٩ ـ ١٤٠.

٩٠. الغزالي، المعار، ص ١٤٢.

الشكّاك أصحاب المقدّمات السوفسطائية، مُركِّراً حجيج أرسطو الاساسية التي تلقّاها عن ابن سينا. بحيث يكشف عن بعدها الصوريّ وقواعد أشكالها من مرآته الغائية " قال : وضمّ الغزائيّ خشيته بعض المشككين إلى الذين أنكروا المقتمات البقيئية والكليّ، ثقال : «باطئيّة الزمان، فإنهم خدعوا بكثرة الاختلاقات بين النظّار، و ودعوا إلى اعتقاد بطلان نظر العقل، ثم دعوا إلى تقليد إمامهم المعصوم ... 18. ومهكّة بهذا القول الأجواء الفكريّة لحملته على العقيدة الباطنيّة، بما قلسته من مقتمات زائفة وحجيج باطلة، وذلك في مصنّفه اللاحق".

لم يقصر الغزلل على لواحق القياس في الفن الرابع، ولم يدع الخاساً لبيان استلالي إلا وأخته. فيز بالبداية قياس العلة من قياس الذلالة قائلاً: «إعلم أنّ الحلة الأكبر سناه الفقهاء قياس العلّة وسناه المنطقيون برهان اللم ... وإن لم يكن علّة سناه الفقهاء قياس الذلالة، والمنطقيّون سمّوه برهان الآن أي ... هذا شبعان فإذا الهو قريب العهد بالأكل ... "" كما دعم البرهانين بالأمثلة الطبيعيّة والفقية معاً. ومما قاله في قياس العلّة هو: كلّ إنسان حيوان، وكلّ حيوان جسم. فلانسان كان جسماً قبل أن يكون حيواناً، والجسمية أولاً للميوان وبسببه للإنسان، فالحيوان علّة لحمل الأكبر، (الجسم)، على الأصغر، (الإنسان)، وهكذا يكون الأوسط علّة للشيخة.

وربّيا كان القياسُ علّة للحدّ الأكبر، مثل الحال في مثال الفقه الآكي: إنّ العدان علم الله على الطلاق \* لذا نقول إنّ العدان على الإطلاق \* لذا نقول إنّ قياس العلّة المنطقي يستند على اندراج الأجناس والأنواع وتراتبها ، مجيث يكون أوسطها علّة للأدنى منه ، أو للأقلّ شمولاً ، والعلّة فيه ظاهرة. بينها قياس العلّة المستند على علّة الحدّ الأكبر أو علّة الأصل في الفقه يقوم على ارتباط صوريّ وحقوقيّ تشريعيّ ، وربّها اختفت علّته نصريحاً.

٩١. المصدر نفسه، ص ١٤٤.

٩٢. المصدر نفسه، ص ١٥٦.

٩٣. سنرى ذلك في القسطاس المستفيم.
 ٩٤. الغزالي، الميار، ص١٥٧.

<sup>.12</sup> العراقي، المعيار، عن 104. .90. المصدر نفسه، ص 104.

أمّا ما قاله في قياس الدلالة فهو وأن نقول هذه عين لا تصحّ الصلاة معها فإذن هي نجسة. وبالجعلة ، الاستدلال بالنتيجة على المنتج يدلًا على وجوده فقط لا على علّه ١٠٠ . وربّها تتلازم نتيجتان بعلّة واحدة فيجوز الاستدلال بإحداها على الأخرى ، ويكون قياش دلالة أيضاً ، مثل ، الزنا لا يوجب الحرميّة فلا يوجب حرمة النكاح ، فإنّ تحريم النكاح وحلّ النظر متلازمان ، وهما نتيجتان للوطد المقتضي لحمة المصاهرة ، فإذا ثبت تلازمها لملّة واحدة ، دلَّ وجود إحداها على وجود الأخرى ... ١٠٠ . ولم يُخفّ عن بال الغزالي ما هذه التفاصيل من سعة ودور وتمهيد لما سيكون عليه الشأن في الحلّ . ولما سيتبلور في ذهنه من جمع بين الأوسط والعلّة إبرازاً للملّة ، بجملها تلعب دور الحدّ الأوسط المنطقيّ . ومن ثم يتقل بالقياس الفقهيّ نحو آفاق أشدّ صرامة منطقيّة ، كما سيتضّح لاحقاً .

وسلط الغزالي، في اللواحق أيضاً، الشوء على القياس الدوريّ، الذي أفرد له فصلاً خاصًا، عكس ما كان في المقاصد أ، إذ ذكره آنذاك عرّضاً. بينا ميّزه واستوفاه شرحاً في المعيار، وممّا قال: وإذا سأل الإنسان عن الأسباب والمسببات... فقيها ما يرجع بالدور إلى الأول، إذ يقال ليمّ كان السحاب فيقال لأنه كان الرض كانت ندية ... ولم كان... فقيل لأنه كان سحاب فرجع بالدور إلى السحاب أن يمقب فيقول: وليس هذا هو الدوريّ الباطل، إنّا الباطل أن يؤخذ الشيء في بيان نفسه بعيد... فإمّا نرجح إلى التعلل بسحاب آخر فالعلمة غير المعلول بالعدد...، ". ولم تكن هذه الشروح سوى تماذح من سعة المقائش والرّدود، حتى غذا لديه القياس الدوريّ

وتجدر الملاحظة أنّ التوكيديّة الدينيّة لم تمنع الغزالي من الإقرار بالتغيير على مستوى قضايا الطبيعة ، معتبراً السحاب ينغيّر عدداً لكنّه ينضوي تحت نوع واحد منطقيًّا.

٩٦. الصدر نفسه، ص١٥٧.

٩٧. الصدر تفسه، ص ١٥٨.

٩٨. الغزالي، المقاصد، ص ١٣٦. ٩٩. الغزالي، المعيار، ص ١٦٤\_ ١٦٥.

١٠٠. المصدر نفسه، ص ١٦٥.

واحتتم الهيار أخيراً بتمهيد للمحكّ قال الغزالي فيه : وليس وضع هذا الكتاب لبيان تفاصيل الأمور وتمهيد قانون النظر...ه \* ' . وموجز التعلق والتلخيص الملاحظات التالية :

يجد القارىء تشابهاً كبيراً بين التركيب الشكلي لكل من المقاصد والمعيار.
 والأمر نفسه في بعض الشروح والفقرات والمضامين.

 يمكن القول إن القياس في المعيار هو استمرار لروح ابن سينا التي ظهرت جلية في كتاب المقاصد، كما ذكرنا.

١٠١. الصدر نفسه، ص ١٦٥.

١٠٢. المصدر نفسه، ص ١٦٧.

١٠٣. المصدر نفسه، ص ١٦٨.

١٠٤. المصدر نفسه، ص ٢٢٣. كما سيرد تفصيل للعلَّة الفقهيَّة في الفصل الثالث من الباب الثاني.

 لم تختلف التعابير والمصطلحات في المعيار عنها في المقاصد، بالرغم من إضافة مض التعمرات الإسلامة واللغوتة.

٤. تَعِيَّر المعيار بالشرح والتفصيل وغزارة الأمثلة الفقهيّة والمعاني المعربيّة والإسلاميّة. ولا عجب أن نراه – وخصوصاً في القياس – المعيّر الحقيقيّ عن اتّجاه التغيّر والتحوّل نحو المعاني الإسلاميّة. ولقد مثل فقزة أعمن من المقاصد في عمليّة تمثل المنطق الأرسطويّ بالأصول والسيات اللهعيّة الإسلاميّة.

 كان جهد الامام وغايته، كما أعلن مراراً واستشهد في غير موضع، تدعيم الدّليل الفقهيّ والكلاميّ. وقد جاءت الأقيسة العقليّة، مع ما قارنها بالمقابل من الأقيسة الفقهيّة ، خير دليل على توسيع النظر في مجال الفقه والأصول.

 يتوافق فصل القياس بالمعبار، أداة ومنهجاً، مع فصلي الحد والقضية من الكتاب نفسه، وخصوصاً في التحليل والغرض والتوجم والبناء.

ثالثاً: لم يستطع الغزائي في «على النظر» بجاوزة عادته التي دأب عليها في بداية فقرة القياس من كل مصف. وربّا كرّر من دون شهوة ، واقتضاه ذلك وحدة المضمون القياسي، وعدم اختلافه في عناصره وأسسه بين كتاب وآخر. وها هو بيدأ بحثه في هذه الفقرة بالقول: «إنَّ القياس عبارة عن أقاويل مخصوصة ألّفت تأليفاً مخصوصاً، يلزم منه رأي هو مطلوب الناظر. مخصوصاً ونظمت نظماً مخصوصاً، يلزم منه رأي هو مطلوب الناظر. والحلّل بدخل تارة من الأقاويل التي هي مقدّمات القياس، إذ تكون خالية عن شروطها، وأخرى من كيفية الترتيب والنظم وإن كانت المقدّمات صحيحة يقييّة، الهومة منها جميعاً ... والمناس في المعار والمقاصد.

ومن نَمَ يسير الغزالي على وتيرة نوزيع الفياس نفسها إلى صورة ومادة ، جاعلاً من صحة الاثنين طريقاً لتكوين الصحيح من الفاسد. وكان البحث في المحلق أشدً اختصاراً منه في المعيار. لكنه اختلف بنيويًّا، وخصوصاً في المصطلح والأبعاد والغرض. إذ نجد أنَّ الغزالي انعتق من المحافظة على التعابير المنطقيَّة والمعاني الفلسفيّة،

١٠٥. الغزالي، محكّ النظر، ص ٦ -٧.

وولج باب تطبيع المنطق بالمفاهيم الإسلاميّة كليّة . وورد تبويب القياس ضمن فتّين ، و<sup>م</sup>كان على الشكار التالى :

## الفنّ الثاني. ١٠٠٠:

من محكّ القياس وهو نمطان :

الأوّل: نظم القياس ويضم ثلاثة أوجه:

الوجه الأوّل وفيه ثلاثة أنظمة (النظم الأوّل والثاني والثالث) ... أي

الوجه الثالث أحوال معرفة اليقين، ثلاث حالات.

الثاني: مدارك اليقين والاعتقاد وحصرهما في سبعة أقسام:

الأوّليّات، المشاهدات الباطنة، المحسوسات الظاهرة، التجريبيّات، المعلومات بالنواتر، الوهميّات، المشهورات.

#### الفن الثالث:

من القياس في اللواحق وفيه سبعة فصول:

الفصل الأول: بيان ما تنطق به الألسنة. الفصل الثانى: الاستقراء والتمثيل.

الفصل الثالث: لزوم النتيجة من المقدّمات.

الفصل الرابع: إنقسام القياس إلى قياس دلالة وقياس علَّة.

الفصل الحامس: مدارك الغلط في القياس وهي سبعة مداخل. الفصل السادس: حصر مدارك الأقيسة الفقهيّة.

الفصل السابع: للإلحاق طريقان.

وتظهر المقارنة الأوّلية بين هذا التركيب أو التبويب وبين مثيله في المبيار وحدّة الموضوعات، مع اختلاف ظاهريّ في الفقرات وبعض التسلسل. ولقد عالج الغزالي

١٠٦. باعتبار أنَّ الفن الأوَّل تناول سوابق القياس، من مفردات ومعانٍ وقضايا.

موضوعَيُّ القياس، صورته ومادَّته. ثمَّ انتقل إلى اللواحق بحيث دمج فيها مثارات الغلط التي كانت منفصلة مستقلة في المعيار. ولم يفرد فقرة لقياس الخلف وللأقيسة المركّبة ،كما فعل في المعيار والمقاصد. والملفت للنظر استخدام عناوين جديدة بالفقرات والفصول [ إلّا أنّ التبويب العامّ بمنهجه ومضمونه مشترك تقريباً بين الاثنين. ويظهر للمقارن أيضاً أنَّ هناك إبجازاً في موضوعات المحكَّ ، على عكس الشروح المفصَّلة في المعيار. وكان الغزالي قد صرّح بذلك٢٠٠.

وأحدث الغزالي موضوعات جديدة ، أبرزها حصر مدارك الأقيسة الفقهيّة وطريقا الإلحاق. وبرزت هذه الجدّة مترافقة مع الميل التامّ نحو معاينة المسائل الدينيّة والخصوصيّات اللغويّة ، التي ستظهر جليّة خلال تحليلنا. وسنستنبر في المقارنة بين القياس في المحكِّ والمعيار، فنميِّز خطِّ النحوِّل، كشفاً لتوجَّه الإمام، وإبرازاً للمصطلحات والمفردات بمعانيها وأغراضها.

بدأ الغزالي تصفّحه أنواع الأقيسة، فذكر النوع الأوّل منها هو الحمليّ، الذي احتبسه على ثلاثة أشكال ، سمتى الشكل منه بالنظم. والنظم اصطلاح جديد بزغ في المحكِّ واعتُمد. وهو يشير في حقيقته إلى دلالات دينيَّة ولغويَّة. فـ «النظم، هي العبارات التي تشتمل عليها المصاحف صيغة ولغَّة ١٠٠٨. و «النظم في اللغة جمع اللؤلؤ في السلك، وفي الاصطلاح تأليف الكلمات والجمل مترتبة المعانى متناسبة الدُّلالات على حسب ما يقتضيه العقل... ١٠٠٩. و النظم الطبيعيُّ هو الانتقال من موضوع المطلوب إلى الحدّ الأوسط ثمّ منه إلى محموله حتّى يلزم منه النتيجة... ، ١١٠. فاللفظة تحمل دلالات وجذوراً دينيَّة ولغويَّة. ممَّا يؤكُّد بدء اتَّسام معاني الغزالي المنطقيَّة بالسّيات الإسلاميّة البحتة.

أمًا النظم الأوَّل من القياس الحمليّ فصورته بأن «تكون العلَّة حكماً في إحدى المقدّمتين محكوماً عليه في الأخرى... "" . ونرى الغزالي يضع تعبيرَيْ الحكم

١٠٧. الغزالي، المحك، ص ١٣٣.

١٠٨. الجرجاني، التعريفات، ص ١٦٦.

١٠٩. المرجع نفسه، ص١٦٦.

١١٠. المرجع نفسه، ص١٦٦. ١١١. الغزالي، المحكّ، ص ٣١.

والمحكوم عليه، ويستحدثها بدلاً من الموضوع والمحمول، مثلاً صنع في مبحث القضية من هذا الكتاب. كما يدخل العلقة مكان الحدّ الأوسط، إذ يقول: والمتصطلح على تسمية المكرّر في المفتمتين علّة... فإنّه إذا قبل لك لِم قلت إنّ النبيذ حرام فقول لا لم مسكر... ١٠٠١. ومن ثم درجت العلّة في الحك في مقلمة المستصفى، كما سنرى. وتقوم العلّة بربط الحكم في الكبرى بالمحكوم عليه في الصخرى. بينا تقوم في الفقه بربط الأصل بالفرع. وقد أعطى أبو البقاء تعريفاً لها اقترب من وجهة نظر الغزالي، فقال: والعلّة ما يتوقّف عليه الشيء... أنه أوجب الحكم لأجل هنبب ... فيضاف الحكم لأجل هنا المعنى، والشارع على ذكره قد أثبت الحكم بسبب ... فيضاف الحكم إلى الله تعليقاً وإلى العلم تسبباً. كما يضاف الشيع إلى الله تعليقاً وإلى العلم تسبباً. كما يضاف الشيع إلى الله تعليقاً وإلى العلم تسبباً على الأصل، وهي توجب المحكم بالفرع. كما أنّ هناك علة سببيّة تعاقبية سندها الحقيقيّ الله. وينحو الغزالي فلمنيًا هذا المنحى.

وكان أنَّ وضَح الغزالي مثاله عن الحمرة ودور العلّة، قائلاً: وإنَّ في هذا القياس مقدّمتين إحداهما قولنا لكلّ تبيذ مسكر والاخرى قولنا كلّ مسكر حوام ا<sup>111</sup>. فالنتيجة: إنَّ النبيذ حرام. وقياس التعليل هذا عند الأصوليين مردَّه إلى أنَّ النبيذ محرّم قياساً على الحمر، والعلّة الجامعة أو الحدّ المشترك هو الإسكار. ويظهر ذلك أيضاً في جواب المطالب، وليمّه يكون النبيذ حراماً والأنه مسكر.

ولم تكن مسألة التماس العلّة واجتلابها مجرّد اصطلاح يدخل على الشروح توفيقاً وتجميعاً ، إنّا كان تطويعاً للمنطق بالأصول ، وتمثّله على ضوء المعطبات والسهات الإسلاميّة . وتعني العلّة في الأصول في ما تعنيه : أنّ هناك الأصل وهناك الفرع ، وما يجمع بين الأصل والفرع أو بين الشاهد والغائب هو العلّة . وكان هذا رأي الجريني في البرهان". . علماً أنّ الجويني، أسناذ الغزالي ، كان قد تقد بعض آراء المنطق

۱۱۲. المصدر نفسه، ص۳۲.

۱۱۳. الكفوي، الكلبات، ص ۲۵۰.
 ۱۱۶. الغزالى، المحك، ص ۳۱.

<sup>110.</sup> أنظر النشار، مناهج البحث، ص ١٣٠، نقلاً عن مخطوط البرهان للجويني.

الأرسطويّ وتنتي آراء أخرى \_١١٦ . فسار التلميذ على المنوال نفسه ، موسّعاً دائرة تبنَّى القالب الأرسطويُّ ، وكيُّفه في خدمة العلوم الإسلاميَّة ، كما يظهر تدريجيًّا خلال استعراض القياس في كتبه. وما يمكن قوله إنَّ استغناء الغزالي عن استعال الحدَّ الأوسط واستعاضته عنه بالعلَّة يُعتبر تحوَّلاً تامًّا في النظرة ، وتحويلاً للمنطق نحو المفاهم الأصوليَّة . فلقد تعدَّت العمليَّة مجرَّد إعطاء الأمثلة الفقهيَّة وتطعيم الألفاظ ، مثلما كانُ الأمر في المعيار. وبلغ المزج طوراً أحدث بنية تركيبيّة جديدة على صعيد المضمون والمصطلح والأبعاد. إذ العُلَّة للجمع بين الأصل والفرع، أمَّا الأوسط فللتداخل بين الأصغر والأكبر. ــ ولا ينفي هذا عدم استعال ابن سينا العلَّة حدًّا أوسط. لكن ذلك كان في حكم النقل عن أرسطو .. ولكلِّ منها أبعاد منطقيّة.

وأصبح القياس في تحاليله إسلاميًّا من دون أن يغفل بعض الأمثلة الطبيعيّة والفلسفيّة ١١٧ من التي وردت في المعيار والمقاصد. وبهذا انقلبت الأدوار، فقد طعّم المعيار بأمثلة فقهيّة ولغويَة. بينما طعّم المحكّ بأمثلة منطقيّة وفلسفيّة. وتميّز الغزالى في عرضه الأشكال الثلاثة بربطه شروط الشكل بشروط البقين ومادة المقدمات، وخصوصاً في المجالات الفقهيّة . ﴿ فَإِنْ نَازِعَكَ الْخَصِمُ فِي قُولَكَ كُلِّ مُسكّر حرام فإثباته بالنقل، وهو قوله صلَّى الله عليه وسلَّم، كلُّ مسكُّر حرام. فإن لم تتمكَّن من تحقيق تلك المقدّمة بحسّ ولا عيره، ولا من إثبات الثاني بنقل أو غيره، لم يفعك القياس . . ، « ١١٨ .

ولم يوفّر الإمام التعابير البديلة بالموضوع والمحمول، فتارة استخدم المحكوم عليه والحكم وأخرى استعمل الموصوف والصفة ١١٠، وطوراً الخبر والمبتدأ ١٢. ونال الإثبات والنفي حظًّا من ذلك واستبدلها بالإبجاب والسلب. وكانا قد وردا في معرض ذكره شروط النظم الأوّل والثاني. أمّا الإيجاب والإثبات فيدلّان على حكم مؤكّد ثابت بالاقتضاء لا يحتمل النني، ويأخذ دلالة الحدُّ بالحدُّ الآخر. فـ (الإيجاب أقوى

١١٦. المرجع نفسه، ص ٧٧، استناداً إلى مخطوط البرهان.

١١٧. الغزالي، الحك، ص ٣١، ص ٣٥.

١١٨. المصدر نفسه، ص٣٣.

١١٩. المصار نفسه، ص ٣٣.

١٢٠. المصدر والصفحة نفسها، والمعيار ص ٧١.

من الاقتضاء، لأنَّه إنَّا يُستعمل في ما إذا كان الحكم ثابتاً بالعبارة أو الإشارة أو الدَّلالة ١٢١ أمَّا «الاثبات فهو الحكم بثبوت شيء لآخر ــ وله معنى الإيجاب نفسه ـ... ويُطلق على العلم... والعلم إثبات المعلوم على ما هو به ١٢٢٠. وطغى الإيجاب والقضيّة الموجية على المعيار والمقاصد. ينها ظهر الإثبات في المحكّ ومقدّمة المستصفى. وعلى الرغم من كون الإيجاب والإثبات يشكَّلان معنَّى واحداً، إلَّا أنَّ استخدام كلّ منهما له أبعاده المعيّنة. ونرجّح من جهتنا أنّ للإبجاب بعداً منطقيًّا رياضيًا يُعبّر عن الكمّ. أمّا الإثبات فيدلّ على الحكم ويرمز إلى البعد الكيفيّ الذي يخدم في المسائل الفقهيّة والأحكام. إذ يحمل شيئًا على شيء آخر من دون دلالة كميّة أو رياضيّة . وربّها وعي الغزالي ما رجّحناه ، فأحسن استخدام الاصطلاح تبعاً لغرض كلّ كتاب واتجاهه المنطقيّ أو الفقهيّ. وربّها كان تداوله للمصطلح لا واعياً. وفي الحالين يكون الإمام قد أصاب هدفه. فكان اختيار اللفظ تعبيراً عن توجّه المضمون وشكل المعالجة. والحال نفسها في استخدام الغزالي لمصطلحَىُ السلب والنفي. وهما يدلَّان على المعنى نفسه. ويؤدّيان إلى نزع الشيء عن الشيء الآخر. وجاء تعبير السلب في المقاصد والمعيار ، بينما كان النني في المحكّ والمستصفى بشكل أظهر. ويأتي النبي بمعنى سلب الصفات، أو انتزاع حُكم عن الموضوع، وهو يفيد في الأحكام. ويعطى أبو البقاء مثالاً دينيًّا على ذلك فيقول : «قوله تعالى وما ربِّك بظلَّام

ربستى بو بعد مد مد المدين على معنى يون ، فوخه من العبيد . فياد للعبيد. إنمّا جيء به في مقابلة العبيده "" . أي جيء بالحكم لنزعه عن العبيد . فيذاً التي إذاً على نزع الحكم أو نزع الصفة عن الموضوع . وهذه وقائم الشرعيات. بينا يفيد السلب في الدلالات الرياضيّة التي لها أبعاد كميّة. وبعمل منطقيًّا على انتزاع أو استبعاد التداخل بين الحدود. استبعاد التداخل بين الحدود.

وعلاوة على كلّ هذا التوجّه لم ينبذ الغزالي القواعد الأساسيّة لأنواع الأقيسة وأشكالها١٢٠ إذ قال في النظم الثاني : «من نظم القياس أن تكون العلّة ، أعنى المعنى

١٢١. الجرجاني، التعريفات، ص ٢٨.

۱۲۲ الكفوى، الكليّات، ص ١٣٠

١٢٣. الكفوي، الكليَّات، ص ٣٥٥.

١٢٤. الغزالي، المحكّ، ص ٣٢ ـ ١٤٤.

المتكرَّر في المقلَّمتين، حكماً... أعنى أن يكون خبراً فيهما ولا يكون مبتدأ...،١٠٠. فالعلَّة والمبتدأ والخبر مفاهم دينيَّة ولَّغويَّة ، لكنَّ شروط التركيب تنطلق من قاعدة القياس السيلجستي. ولم تكن الشروح مغايرة كثيراً عن المنطلقات. إذ استمرت عمليّة عكس إحدى مقدّمات النظم الثاني والثالث، فاستحال القياس إلى النظم الأوّل. وذكر الغزالي القواعد نفسها الواردة في المعيار ، إلَّا أنَّ أمثلته كانت دينيَّة وفقهيَّة ، ولا سيَّها تعابيره في الحدود والقضايا. ونادي بنافية عامَّة ومثبتة خاصَّة.. ومن أمثلته الفقهيَّة أنَّ : ۗ الربويِّ والمطعوم حكمنا بهما على شيء واحد هو البرِّ فيلزم بالضرورة بنها التقاء، وأقل درجات الالتقاء أن يوجب حكماً خاصًا، ١٣٦. وهذا بجدَّد رأينا بأنَّ بنية الشرح والتحليل والأمثلة متكاملة وذات منحى واحد. إنَّا حلَّ في المحكُّ الحكم والمحكوم عليه والخاصّ والعامّ والنافي والمنبت والمبتدأ والخبر والعلَّة. وطرحت جزئيًّا التعابير المنطقيَّة المقابلة كالتي وردت في المعيار والمقاصد. فالمنحى المنطقيُّ الصوريّ واحد، أمّا الأبعاد والخلفيّات فلكلّ طابع سماته ورموزه.

وكانت الحال كذلك في الأقيسة الشرطيّة. فالمُتصّل أصبح في المحكّ بحسب قول الغزالي: «ولنسمُّ هذا النمط نمط التلازم» ١٣٧. وقد أُخذ بالتلازم في المحكُّ والقسطاس ومقدُّمة المستصفى، كما سنرى. وتطلق الملازمة والتلازم على معنى اللزوم. ولازم الشيء ما يتبعه ويردفه ١٣٨. واللزُّوم هو عدم المفارقة، وهناك لزوم شيء عن شيء، تمعنى كون الأوّل ناتجاً عن الثاني. واللزوم فقهيًّا ما حكم فيه بصَّدق قضيَّة على تقدير قضيَّة أخرى لعلاقة بينها. ولم نكن المسألة مجرَّد اختلاف بين لفظين وشرحين ــــ (الشرطيّ والتلازم) ـــ، بالرغم من أنّ مضمونهما واحد، بل يخنى اختلاف التعبير اختلافاً في التحليل. فالتلازم يشير إلى الأحكام المهيَّاة الجاهزة. كما تشير المقدّمة المتلازمة إلى المقدّمة التوكيديّة (الدوغاطيّة). وتتأتّى توكيديّنها من ورودها بالتواتر أو بالنُّص الشرعيُّ ، الذي يجعلها تأخذ هذا الشكل المترابط. بينما يحمل الشرطيّ المتصل في معناه إمكانيّة الاحتمال. فهو علاقة منطقيّة أكثر منه علاقة

١٢٥. المصدر نفسه، ص ٣٥.

١٢٦. الصدر نفسه، ص ٣٧.

١٢٧. المصدر نفسه، ص ٣٩. ١٢٨. الكفوى، الكلبات، ص ٣١٨.

نصية قائمة ومترابطة. ووالشرطية مو الذي يتوقف عليه الشيء، ولم يدخل في ماهية الشيء، ولم يوثر فيه ١٠٠٠. لذلك تعبر القضايا الشرطية عن العلاقة الصورية أكثر مما تعبر عن تداخل الحدود وتصور خلفيات منطقية محددة. والشرط في العربية والزام الشيء والتزامه في البيع ونحوه كالشرطية ١٠٠٠. واستعمل تعبير الشرطي المتصل في المقاصد والمعيار. والاتصال بمعنى الترابط والتنابع بين حالين، ويعرقه الجرجاني فيقول: ٩هي المتصلة - التي يحكم فيها بصدق قضية أو لا صدقها على تقدير أخرى ١٠٠٠. والاتصال عكس الانفصال وذي إلى ترابط حكين أو فضيتين تسبقان أبودا شرط. ورئيا توحي القضايا الشرطية بنوع من مفهوم الاحتال العقليّ. أمّا تعير التعلق عربي بالارتباط الحمي ، كونه يستند على التلازم مورح بالارتباط الحمي ، كونه يستند على التلازم على المنافق والمي والمنطق . وأنا القول: إذا كانت الشمس طالعة فالنبار قائم ، فيستند على الاحتال الطبيعي والتجربي والمنطقيّ. وتبقى هذه الترجيحات في طي الاكتصال الاحتال الطبيعي والتجربي والمنطقيّ. وتبقى هذه الترجيحات في طي الاكتصال في النهاية يصبان في معنى واحد ، لكننا تميزهما في دوره المنطقيّ. وكانت أمثلة الشرطيّ المتصل في المعار.

وُوضِع التعاند في المحلّ أيضاً بديلاً عن الشرطيّ المفصل، و «افط الثالث تمط التعاند وهو على ضد تمط التلازم، والمتكلمون يسمونه السبر والتقسيم، والمنطقيّون يسمونه الشرطيّ المفصل ونحن سميّناه التعاند... ١٣٠٤. وكان الغزالي قد أورد تسميات للسبر والتقسيم والتعاند في المعيار ١٣٠، من دون أن يحمدها مصطلحاً، مُسوّعاً في ذلك المقاهم المنطقيّة ضمن المعاني الإسلاميّة. ويقابل التعاند الشرطيّ المفصل، كما يعني التنافي والتضاد بين القضيّيين. والاستدلال التعاندي يشبه السبر والتقسيم، إذ يسقط أحد المتعاندين. وعرّف الجرجافي التعاند والعنادية قائلاً: وهي

١٢٩. الجرجاني، التعريفات، ص ٨٦.

١٣٠. الكفوي، الكليَّات، ص ٢١٤.

١٣١. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣٤.

۱۳۲. الغزائي، المحكّ، ص ۳۹ ــ ۴۱.

١٣٣. المصدر نفسه، ص ٤٢.

١٣٤. الغزالي، المعيار، ص١٠٠.

القضيّة التي يكون الحكم فيها بالتنافي ... كما بيّن الفرد والزوج ١٣٠٩. وورد استعمال الشرطيّ المنفصل في المعيار والمقاصد، وقد شرحنا الاشتراط، أمّا الانفصال فيعنى وجود النقيضين إثباتاً للآخر، فهنا عدم اجتماع، ويعبّر الاشتراط المنفصل عن قضيّة احتمالية اقترنت بأداة الشرط آخذة شكل التنافي، (إمّا هذا وإمّا ذاك...). ويمكن لها أن تكون واقعيَّة تجريبيَّة أو شكليَّة رمزيَّة. بينما يوحي التعاند بمدلول الحكمين المتنافيين، أو الحكم المجرَّأ إلى جزئين متباينين، ليفيد استدلاليًّا الأخذ بأحدهما. فهو عمليَّة تنقيب بين مجموعة أشياء، صفتها التعاند لنزع غير المطلوب وإبقاء الحكم الصحيح. وهذه هي الطريقة التقسيميّة الفرزيّة، التي ربّم ميّزت لنا الفرق بين الاحتمال المنطقيّ الرياضيّ والتقسيم والفرز. فالاحتمالُ يدفع الذهن إلى البحث والتفصّى والاكتشاف واضعاً الشكوك. بينما التقسم يمدّنا بأحكام قائمة ثابتة واقعة ، وما علىَّ الباحث سوى التفتيش بينها لأخذ المطلوبُ وفرزه عن غيره. على أنَّنا نرجو أن نوفَّى الأمر بحثاً وتحليلاً في فصل العلاقات المنطقيَّة بالباب الثاني ، توضيحاً للفرق والأبعاد، وزيادة على ما ذكرنا. وقد كانت أمثلة التعاند في المحكِّ ٣٦ شبيهة بأمثلة الشرطيّ المنفصل في المعيار. وليس ضروريًّا أن تتألّف مقدّمة التعاند من قسمين وقضيَّتين، فربَّها تكوَّنت من ثلاث. في: ﴿ إِنَّا نَقُولُ هَذَا الشَّيِّءَ إِمَّا مَسَاوِ وَإِمَّا أُقلَّ وإمَّا أكثر فهذه ثلاثة، ولكنَّها حاصرة. فإثبات واحد ينتج نني الآخرينُ، وإبطال اثنين ينتج إثبات الثالث... ١٣٧٤. وبهذا الشرح يقترب الغزالي من السبر والتقسيم. ما إنَّ يَخْتَم فصل أشكال القياس في المحكُّ حتى تتيسَّر مادَّتهُ وتتخيَّر درباً سَرَّىٰ عليه الغزالي في كتبه السابقة ، من دون استحداث طرق ومنازل ، اللَّهمَّ سوى المعانى الإسلاميَّة والأغراض الأصوليَّة. وقيل مادَّة القياس تمييزاً من الصورة، إذ ورد التعبير عندكلّ المناطقة من دون استثناء. والمادّة : ﴿ هَيْ الَّتِي يَحْصُلُ الشِّيءُ مَعْهَا ١٣٨٤. وهذا التعريف يستند على نظرة أرسطو الفلسفيَّة ، التي ترى أنَّ المادَّة شيء ما بالقوَّة ، يكتمل حين تُحقِّقُهُ الصورة. وقد اصطلح الغزالي والمشَّائيَّة الإسلاميَّة عليها ليشيروا

١٣٥. الجرجاني، التعريفات، ص١٠٦. ١٣٦. الغزالي، انحك، ص ٤٢ ـ ٤٤.

١٣٧. المصدر نفسه، ص ٤٣.

١٣٨. الجرجاني، التعريفات، ص ١٣١.

إلى مضمون المقدّمات القياسيّة ، يقينيّة كانت أو ظنيّة . أمّا وصورته ومعاييره ، يحصل الشيء بالفعل ١٣٠١ . وأصابت منطقيًّا في دلالتها على النظم وصورته ومعاييره ، من دون تناول يقينيّة قضاياه . ويقول أبو البقاء عنها : ونطلق الصورة على ترتيب الأشكال ووضع بعضها من بعض واختلاف تركيبا ... وقد تطلق على ترتيب المعاني التي ليست محسوسة ، فإنّ للمعاني ترتيباً أيضاً وتركيباً وتناسباً ... ١٣٠٠ . وكان أنّ ورد تعيراً المادة والصورة في المقاصد والمعار ، بينا استعيض عنها في المحلث والمستصفى باليقين والنظم . وتكلّم الغزالي عن يقينية المقدّمات وظنيّها لينصاغ القياس المتجا<sup>141</sup> . ولم يخرج عن صورية القياس في شروحه ، ولاسيّا إنه لم يعزل الصورة تماماً عن المعاني الأرسطويّة والإسلاميّة . ويمثل على المادة قائلاً : إنّها بمثابة الحشب للسرير أو

وأمّا اليقين فاصطلاح إسلاميّ يُستخدم في مواضع عدّة: وفاليقين في اللغة ، العلم الذي لا شكّ معه ، وفي الاصطلاح اعتقاد الشيء بأنه كذا مع اعتقاد أنّه لا يمكن إلاكذا مطابقاً للواقع الآلا . وأستعمل أيضاً في المعرفة الإيمائية مقابل اصطلاح الاعتقاد في المعرفة العقلية . إذ قال الجرجاني : اليقين وعند أهل الحقيقة رؤية العيان الاعتقاد في المعرفة الإيمان لا بالحجيّة والبرهان . وقيل مشاهدة الغيوب بصفاء القلوب وملاحظة الأسرار ... والمائي والمعرفة عنائقة . المنافق المسلمين نزعات صوفية عنائقة . وليس مستغرباً أو مستهجناً احتلاط معارفهم بالمفاهم والمصطلحات الصوفية ، التي فعلت فعلما في رؤيتهم وتحاليهم . وأشرق اليقين لفظاً مكان الاعتقاد عند الغزالي ، وحت المكاشفة اليقييّة علم الاعتقاد العد الغزالي ، وحت المكاشفة اليقييّة علم الاعتقاد العقليّ . كما يشير اليقين إلى المقدّمات التي لا يقدل الشائ ، والمقلم أحد طرفي الشك "عبفة الرجحان» "" . وستعمل لفظ الظنّ

١٣٩. المرجع نفسه، ص ٩٢.

١٤٠. الكفوي، الكليّات، ص ٢٢٦.

١٤١. الغزالي، المحكّ، ص ٤٥.

۱۶۲. المصدر نفسه، ص ۶۶.

<sup>127.</sup> الجرجاني، التعريفات، ص ١٧٨.

<sup>124.</sup> المرجع نفسه، ص ۱۷۸.

١٤٥. المرجع نفسه، ص ١٩٦.

وعند الفقهاء من قبيل الشك ، لأنَّهم يريدون به التردَّدبين وجود الشيء وعدمه ، سواء استويا أو ترجّح أحدهما...، ١٤٦٠. لذلك يقول الغزالي: والقياس المنتج لا ينصاغ إلّا من مقدّمات يقينيّة، إن كان المطلوب يقينيًّا أو ظنيًّا، إن كان المطلوب بمثابة البديهيّات العقليَّة والاعتقادات الدينيَّة. فالعلوم الدينيَّة قضاياها يقينيَّة جازمة، كما يقول الغزالي. فـ ( لنسمُّ هذا الجنس اعتقاداً جزماً وهو أكثر اعتقاد عوام المسلمين واليهود والنصارى في معتقداتهم ومذاهبهم...،١٤٨ وسبق أن تكلّمنا عن رفض الغزالي لموادّ قضايا أرسطو وأقيسته ، واعتهاده المادّة الإسلاميّة مضموناً. وها نحن نجده يعتمد هذه المعانى بما تحمله المصطلحات والتعابير والرموز اللغويّة ، فحوىّ ومعنيّ ، مثلًا شرحنا. ونستطرد بأنَّ الظنِّ له دلالات فقهيَّة إلى جانب دلالاته العقليَّة، كما لليقين دلالات لغويّة وصوفيّة وأصوليّة دينيّة. وقد ترسّخت هذه المفاهم متميّزة من غيرها منذ المحكِّ. وبهذا انتقلت مادّة القياس فيه إلى مضامين دينيّة ، بعد أن كانت خليطاً ، في المقاصد والمعيار ، من التأثّر بابن سينا والتصنيف العقليّ المنطقيّ ، زيادة على بعض المعاني والمرادفات الإسلاميّة. ومن موادّ المقدّمات اليقينيّة التواتر الذي يحصَّله الغزالي بقوله : ٣... زاد الظنِّ ، وهكذا لا يزال ينرقِّي قليلاً قليلاً في القوَّة إلى أن ينقلب الظنّ على التدريج يقيناً إذا انتهى الخبر إلى حدّ التواتر...، ١٤٩. وتتعلَّق هذه الشروح بالحديث الشريف وبتواتر المعلومات الإسلاميّة بشكل محصور ومحدّد. وقد صنَّفت أنواع المقدَّمات متشابهة مع المعيار، وقال الغزالي فيها : ﴿ وَعَالَمُ أَنَّ مَدَارِكُ الظنون لست أذكرها فإنَّها واضحة للفَّقهاء والناس كافَّة ، ولكن أذكر مدَّارك اليقين والاعتقادات التي يظنّ بها اليقين. ومجامعها في ما حصرني الآن ينحصر في سبعة أقسام ...، "١٠" . ولم يلبث أن ذكرها بالتفصيل كالآني : (الأوَليّات، والمشاهدات الباطنة ، والمحسوسات الظاهرة ، والتجريبيّات ، والتواتر ، والوهميّات والمشهورات).

١٤٦. الكفوي، الكليّات، ص ٢٣٩.

١٤٧. الغزالي، المحك ، ص ٤٥.

١٤٨. الصدر نفسة، ص ٤٦.

١٤٩. المصدر نفسه، ص ٤٧.

١٥٠. المصدر نفسه، ص ٤٧.

وكان شهجه لها في المحكُّ مماثلًا لشهجه في المقاصد والمعمار. ووردت الأمثلة نفسها تقريباً، مع تفصيل في المحكّ بين الإحساس وقسمته إلى باطن وظاهر. ومن عمليّات الطرح والإبدال بين المعيار والمحك ما طرأ على الأوليّات التي سيطرت على المحكّ والمستصفين، وخفت ضوء ما يقابلها من اصطلاح عقليٌّ، يدُّعي بديهة العقل. وكان أن استخدم الغزالي بديهة العقل في المعيار والمقاصد بشكل ظاهر على الأوّليّ. والبديهيّ من المهمّ. في مصادر اليقين. وقد عرّفه الجرجاني قائلاً: وهو الذي لا يتوقّف حصوله على نظر وكسب سواء احتاج إلى شيء آخر من حدس أو تجربة أو غير ذلك أو لم يحتج ١٠٥١. أمَّا الأوَّليِّ فـ ٩ هو الذي بعد توجَّه العقل إليه ، لم يفتقر إلى شيء أصلاً من حدس أو تجربة ، أو نحو ذلك ،كقولنا الواحد نصف الاثنين... ١٥٢٠. ونرَّى أنَّ الأوليِّ والبديهيِّ لهما المعنى نفسه، لكنَّهما يختلفان في دلالات كلِّ لفظة لغويًّا ، وفي ما توحيان به. فالأولىّ نظرة عدديَّة ، أوَّل وثانٍ ، بمعنى غير المتكرّر والمتكثّر، والذي لا يحتاج إلى استدّلال وَترابط وتضايف. ويوحى من خلال بعده بتصنيف معيّن في مادّة الْقَضايا ، لأنّ الأوّليّ منها هو النصّ والشرع وكلام الخالق ، فهو الأوَّل والواحد والأصل. بينما البديهيّ معنى عقليّ نفسيّ بمفهوم الإدراك المباشر. وقد طغى النعبير بحسب أغراض ومعطيات كلّ كتاب، عقليّة منطقيّة كانت أو دينيّة أصولية. وملخص مادّة القياس ويقينيّته في المحكّ خليط من الاحساس والتجربة والتواتر والعقل. وتدلُّ كلِّ لفظة على اتَّجاه معيّن في المعرفة. إلَّا أنَّها جميعها تشير إلى تعدُّد مصادر اليقين، وتثبت تعدديَّة الحلفيَّة المعرفيَّة عند الإمام. وقد شكُّ بها الغزالي وصولاً للحقيقة ، وما لبث أن أصرّ مجدّداً ، في كتبه الأخيرة ، على كونها مصادر

جرى الفنّ المخصّص للواحق القياس مجرى نظيره في المعيار وانتخب الغزالي بعضاً من الأمثلة الدينيّة والفقهيّة المحض . فني معرض حديثه عن عدم جواز إهمال شروط تركيب الاستدلال انتقى المثال التالي : «هذا يجب عليه الرجم وهذا قد زنا وهو

١٥١. الجرجاني، التعريفات، ص ٢٩.

١٥٢. المُرجَعُ تَفْسُهُ، ص ٢٦.

١٥٣. الغزالي، مقلمة المستصفى، ص ٢٩.

محصّن، فإذاً يجب عليه الرجم، ولكن ترك مقدّمةالحكم وذكر مقدّمة المحكوم عليه الأنه داه مشهر أ»101.

واستوى الاستقراء والتمثيل، بالشرح والتحليل، مع ما جاء في مضمونهما بالمقاصد والمعيار. وسرت شروحها فقهيّة الطابع. ومن الأمثلة التي ردّدها الغزالي: «قولنا في الفقه الوتر ليس بفرض° ا لأنَّه يؤدِّى على الراحلة ، فيقال ولمَّ قلتم إنَّ الفرض لا يؤدّى على الراحلة ، فنقول عرفنا ذلك بالاستقراء ، فإنّا رأينا الْقضاء ١٥٦ والأداء ١٥٠ والمنذور ١٥٨ وسائر أصناف الفرائض لا تؤدّى على الراحلة ... ١٠٩ . وأبت أقيسة الدلالة والعلَّة وأبحاث الحلل في القياس أن تخالف قاعدة المعار في القالب والإطار. لكنَّها تسلَّحت في المثال وأصالة المعاني ١٦٠. وقد أضاف الغزالي جملة من الموضوعات، فحصر فيها مدارك الأقيسة الفقهيّة، وتحدّث عنها شارحاً. فقال: «الحكم الشرعيّ تارة يكون مدركه أصل العلم وتارة يكون مدركه ملحق بأصل العلم ... ويكونُ الأصل فيه إمّا قول أو فعل أو إشارة أو تقدير من صاحب الشرع صلوات الله عليه ... وأمَّا الملحق بالأصل فله أقسام، وتشترك في أمر واحد وهو أنَّ ضرورته حذف بعض أوصاف الأصل... حتى يتسع الحكم. فإنَّ اتساع الحكم... يزيد في الموصوف، أي في عمومه...١١١.

١٥٤. الغزالي، المحكّ، ص٥٩.

١٥٥. الفرض، فرضت الشيء أفرضه فرضاً وفرضته للتكثير أوجبته. والفرض السنّة، فرض رسول الله صلعم: أوجب وجوباً لازماً، والفرض التوفيت وكلّ واجب مؤفّت... والفرض والواجب سيّان عند الشافعي. إبن مُنظور، لسان العرب، جـ ٧، ص ٢٠٢ ــ ٢٠٣. وفرض الصلاة وغيرها إنَّا هو لازم للعبد كلزوم الْحَرَّ للقدح. المرجع نفسه ص ٢٠٥.

١٥٦. القضاء، الحكم،... القاضي معناه في اللغة القاطع للأمور المحكم لها. والقضاء أيضاً مرجعها إلى انقطاع الشيء وتمامه. وكلُّ ما أحكم عمله أو أتم أو ختم. المرجع نفسه، جـ ١٥، ص ١٨٦.

١٥٧. ُ الأداء، تأدَّى القوم تأدّياً إذا أخذوا العدَّة التي تقوّيهم على الدهر... أدَّى للصلاة أي تهيّأ... أدّيته على أصانه ... أدَّى الشيء أوصله ، والاسم الأداء وهو أدَّى للأمانة منه ... تأدَّيت إلى فلان من حقه إذا أدَّيته وقضيته. المرجع نفسه، جـ ١٤، ص ٢٤ ـ ٢٦.

١٥٨. المنذور، النذر النحب، وهو ما ينذره الإنسان فيجعله على نفسه نحباً واجباً. المرجع نفسه، جه، ص ۲۰۰.

١٥٩. الغزالي، المحك، ص ٦٣.

۱۹۰. المصدر نفسه، ص ۷۳ ــ ۸۳. ۱۹۱. المصدر نفسه، ص ۸۱ ــ ۸۵.

وقبل المقارنة بين هذه المسائل والمدارك الأصوب التعرّف على دلالات اصطلاحين فقهيّين، يتداولان ويستعملان كثيراً، وهما: الأصل والفرع. يقول الجرجاني عن الأصل: «هو ما يُبتنى عليه غيره...،١٦٢ . واصطَّفي الغزالي الأصل في كتبه المنطقيَّة ليعرب، في ما يعرب فيه، عن نوع من المقدَّمات. ومن ثمَّ فالأصل مقطوع بصحّته وهو أعلى أنواع اليقين. ومصدر يقينيّته متأتٌّ من الشرع الدينيّ والأحاديث الشريفة. والأصل جمعه أصول، وهو في اللغة عبارة عمّا يفتقر إليه وَّلا يفتقر إلى غيره...، ١٦٣٠. ويتداول الاصطلاح في الفقه وينزل بمقدِّمات القياس أو بإحداها. إذ تنتظم هذه المقدّمات على شيء من الترتيب القياسيّ استنتاجاً لمقدَّمة ما. ويوضِّح الجرجاني الاستدلال من الأصول بقوله: الأصل • في الشرع عبارة عمَّا يبنى عليه غيره، ولا يبنى هو على غيره. والأصل ما يثبت حكمه بنفسه ويبنى عليه غيره»<sup>١١٤</sup>. أما الفرع: فـ«هو اسم لشيء يبنى على غيره»<sup>١٦٥</sup>. وقد استخدم الغزالي التعبير دلالة على النتائج المرتبطة بالأصول. فجعل على عادة الفقهاء والأصوليِّين الحكم يرتكز على الأصل والفرع تجمعها العلَّة ، أو (الجامع). وتحدّث عن الأقيسة الفقهيّة في المحكّ ومقدّمة المستصفى بشكل موسّع. وتمسُّك بالأصول والفروع وبكيفيّة الحكم وعمليّة الحذف وإبقاء الجامع. فقال: «إعلم أنَّ للإلحاق طريقين أحدهما ألّا يتعرَّض الملحق إلّا لحذف الوصف الفارق بين الملحق والملحق به ، فأمًا العلَّة فلا يتعرَّض لها ألبتَّة ... ١٦٦٨. وهذا وجه من أوجه الأقيسة الفقهيَّة. أمَّا الوجه الثاني: «فهو أن لا يتعيّن لا أصل العلَّة ولا وصفها ولكن نعلمها مبهمة من جملة المعاني...» <sup>١٦٣</sup>. والوجهان السابقان يتمّان بعدم التعرّض للملحق. وهناك طريق آخر مؤدَّاه : ﴿ أَنْ يَتَعَرَّضَ لَلْمُعْنَى الْمُعْتَبَرِ بَعِينَهُ وَعَنْدُ ذَلِكُ لَا نَحْتَاج إلى التعرُّض للفوارق... ١٦٨٨. وإذا أعدنا النظر في شروحات الغزالي للأقسمة الفقهيَّة نراه بتناولها

١٦٢. الجرجاني، التعريفات، ص ١٨.

<sup>177.</sup> الجرجاني، التعريفات، ص ١٨. ١٦٤. المرجع نفسه، ص ١٨.

١٦٥. الرجم نفسه، ص ١١٠.

١٦٦. الغزالي، المحك، ص ٨٥.

١٦٧. المصدر نفسه، ص ٨٩.

١٦٨. المصدر نفسه، ص ٩٠.

بالفهم الأصوليّ الذي سنفصله في الفصل الثالث من الباب الثاني. لكن ما يعنينا هنا أنَّ هذه الشروح تقابل تفسيراته في اللواحق بالمعيار . فقد بيّن هنا أنَّ النتيجة تستند على الأصل مباشرة ، وربّما اختفت علَّة الأصل. وكان أنَّ سُمّي هذا في المعيار بقياس العلَّةُ الشرعيَّة. أمَّا القياس الذي يعتمد على مدرك ملحق بأصَّل العلم، فيرتكز على عمليَّتين ضمنيَّتين: أولاهما تُقابِل قياس التمثيل، إذ يردّ الغائب إلى الشَّاهد، أي نجد مقدّمة ليست من الأصول إنّا ملحقة بالأصول فنقيس عليها. وبذلك ننتقل من حكم جزئيّ إلى حكم جزئيّ. لكنّ لهذا الردّ شروط : أهمّها أن تكون هذه المقدّمة الملحقة بالأصل تتمتّع بارتباط فيه ، وحتى تحدّد هذا الارتباط نقوم بالعمليّة الثانية ، وهي حذف بعض الأوصاف غير المشتركة مع الأصل. أي نجري السبر والتقسيم وهو قريب من قياس الشرطيّ المنفصل. وعندما يتكلّم الإمام على أوجه مصاعب الأقيسة الفقهيّة يذكر تلك التي لا يرد فيها أحد أطراف القياس السلجستي. فلا يُرد الأصل، أى المقدّمة الكبرى، أو لا ترد العلّة مصرّحة، أي يختني الحدّ الأوسط، إذ ينقص عدد المقدّمات أو الحدود وربّها تعرّضنا للمعنى مباشرة ، أي للنتيجة فنستدلّ بالنتيجة على المنتج. ولبيان الرأي والشرح سنقارن عمليّة الإلحاق بالعمليّات الاستدلاليّة المنطقيّة ، ومن نماذجها ما تحدّث الغزالي فيه عن الإلحاق ،خلال مثاله : إذا قلنا قَارَبَ الأعرابيُّ في رمضان، لزمته الكفارة ١٦٠ . فمَن زني كان أولى بأن تلزمه الكفارة، لأنَّ مقارفة ٧٠ الأهل حلال، خلافاً لمباشرة الأجنبيّ. وهكذا يردّ مباشرة الأهل إلى الزني، فيقيس حالة جزئية على حال أخرى، ثم يُحذف أوجه الاختلاف بين الحالين. فالذي يحذف مقاربة الأهل وتبقى الكفارة لازمة. ويرى الإمام أنَّ مقارفة الأهل أولى بالإسقاط والحذف من وجوب الكفارة. ويبقى في حال القياس السابق الردّ إلى العلَّة المشتركة بوجوب التكفير لارتكاب المحرميّة في رمضان. وبهذا يُبتى الغزالي العلّة

١٦٩. الكفَّارة، الكفَّار، الزرّاع، تقول العرب للزرّاع كافراً لأنه يكفر البذر المبذور بتراب الأرض... ما كَفَّر به من صدقة أو صوم أو نحو ذلك، كأنه غطَى عليه بالكفارة. وتكفير اليمين فعل ما، يجب بالحنث فيها. والاسم الكفَّارة... وسمَّيت الكفَّارات كفَّارات لأمَّا تكفّر اللَّنوب، أي تسترها مثل كفَّارة الإيمان... إن منظور ، لسان العرب، جـ ٥ ، ص ١٤٦ \_ ١٤٨.

١٧٠. مقارفة بمعنى المقاربة والجاع.

المشتركة ، مثلاً ثبت في شروحه السابقة الأصل ، من دون حذف أي جزء منه . الأ. ومن أمثلته على الجمل بالعلّة وضرورة إدراكها وذكرها تأميناً لشروط القياس واكتال حدوده ما يوّرة من شرح في الربوي. وكيف يكون الزبيب بمعنى التمر...

قبل أن تتضح الملة وهي الكيل والطم ، والتي تستشف من المعنى وتساعد على الإلحاق بلفت الغزالي النظر بقوله : أما إذا ذكر نص من صاحب الشرع يمنع الإلحاق ، كما يكي رقب من رقف القياس ، أي لا يمكن قياس جزء على جزء . فإذا أصاب بول الصبي ثوباً ما ، يكني رشه بالماء , وبالوقت نفسه لا يمكن إلحاق الصبية به ، لأن رسول الله صلم ، ذكر أن الصبية بخلاف الصبي فحصم الأمراس ، ومنع قياس الحالة على الحال فسقط الإلحاق . وذكر الغزالي أيضا عالاً فقها كيفية التمرض للمعنى بعينه من دون الفوارق وحذفها ، فقال : وقولنا الوضوه طهارة حكية جامع ، والفوارق كثيرة ، وليس الجامع مناسباً ولا مؤرّاً ... " ألى مصلم علما القول : المناطق المعاني سحر علمه المعاني الفقهة القياس المنطق المعاني بحوابه المختلفة ، المسلحسني والتمثيل والتمول والشرطي المنقص . وجعل منها جميعاً ضوابط وأطر الفلياس الفقول : كلك ، رده بعض الأقيسة إلى التغيل لاتفاده الحال الأرسط أنفط المنافح تعبيرا عن ذلك ، رده بعض الأقيسة إلى السلجستي . فإن فقد فالجامع أو شبه الجامع يكون بين قضيتين فرعيتين وجريتين .

نقف عند هذا القدر من شرح القياس في المحكّ. ونوجز ملاحظاتنا عليه بالنقاط التالية :

 بقي الغزالي مستمرًا بتبني القياس الذي أخذه عن ابن سينا ، مع تغيير في المعاني والتراكيب والمصطلحات.

٢. لم يلعب القياس في كتاب محك النظر دوراً يقوم على تطعيم القياس

١٧١. الغزالي، انحكّ، ص ٨٨.

١٧٢. المصدر نفسه، ص ٩٠.

١٧٣. المصدر نفسه، ص ٩١.

الأرسطويّ بالماني الإسلاميّة والحصوصيّة العربيّة، كما الفعل بالمعار. بل تبدّلت المسألة إذ انقلت بنية الكتاب بكاملها، فغدت إسلاميّة الروح، عربيّة الطابع اللغويّ، يمعداً وتصوّراً، مع عافظة على المعابير المنطقيّة.

٣. أنار تحليل المصطلحات والتمايير التي وردت في المحك جوانب مختلفة مغايرة للتمايير النظفية بالمصطلحات والتمايير المنج الإسلامي والمنج المنطقية ، تفسيراً وتوضيحاً . ويظهر ذلك من خلال مصطلحات عدة ، تجذرت بدلالهما على الرؤى الإيمانية ، واختلفت عن المفردات التي ترمز للتحليل المقليّ . والبرهان المنطقيّ .

٤. لقد تعمّق الغزالي بالمحلئ في مسألة مزج المنطق بالأصول إلى درجة بروز المعاني العربيّة والإسلاميّة جليّة يانعة وفرة. بحيث اكتمل النهج الذي اختطّه لنفسه وتوضّحت خلفيّاته العقائديّة. ولاسبّيا إنّها كانت في المقاصد كامنة ثمّ برزت جزئيًّا في المعيار وتحصّلت تمامةً في المحلث واشتدت.

 واقع القياس في المحلك مع روح النحول في مبحث الحدّ والقضية من الكتاب نفسه ، نسبةً إلى موضوعات الكتب السابقة.

رابعاً: كتب الغزالي القسطاس المستقيم عقب محك النظر، واستخرج المنجو ومادة القياس فيه من القرآن مباشرة. فتميز بصنيعه، وكان الكتاب مغايراً للكتب السابقة واللاحقة على السواء. ولقد جعل التعايير والمعاني المنطقية تُستمد من القرآن، فتعدى بذلك تسويغ المنطق وتسخيره إسلامياً. واحتيس مطلوبه بحدود الاستنباط من القرآن منهجاً وبنية، فكان قيمة في أصوليته وطوداً ملتزماً بإسناده الشكل للقرآن. إذ قال: وبمادا تزن معرفتك؟ حبيب الإمام أزنها بالقسطاس المستقيم... وهي الموازين الحسسة التي أنزلها الله في كتابه وعلم أنبياه الوزن بهاه الله. ولم يقل بالقياس أو بالشكل الأربل... بل استمد كلمة الميزان من القرآن «الرحمن علم القرآن خان الانسان علم القرآن خان الرسانا والمناد الميان. والسعاء، وفعها ووضع الميزان الله.

١٧٤. الغزالي، القسطاس، ص ٤٣.

١٧٥. سورة الرحمن، ٥٥ / ١ ــ ٤.

١٧٦. سورة الحديد ٥٧ / ٢٥.

بالبيّنات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط "W. ويوحي الميزان تعبيراً بالاستنباط من الآبة أو الحديث والوزن بهما. ووضحه الغزالى بقوله: «إعلم يقيناً أنّ هذا الميزان هو ميزان معرفة الله وملائكته وكتبه ورسله وملكه وملكوته ، لتحلّم كيفيّة الوزن به رأسياته بكل تعلّموا هم من ملائكته . فالله تعالى هو المعلّم الأوّل والثاني جبريل والثالث الرسول والحلق كلّهم يتعلّمون من الرسل... "W.

بربي ومنده كتاب والقسطاس المستقيم بطريقة الحجاج بين التعليميّ والغزالي. فكان جاء كتاب والقسطاس المستقيم بطريقة الحجاج بين التعليميّ والغزالي. ويختلف هذا الأسلوب عن غيره من العرض الذي ظهر في الكتب المنطقة السابقة ، المذكورة آنفاً والتي ستُذكر لاسخاً . والذي دفع الغزالي إلى نهج هذا المهج جملة عوامل منها : شرورة أستساغة المنطق دينيًا ومطابقت مع الشريعة ، والرغبة في الردّ على الفرق اللدينية والباطئية الضاغطة آنماك. ويضاف إليها إيجاد صيغة توفيقية ، تُخرج الغزالي من شكوكه ومن أزمته المعرقية . فيتوافق النقل والعقل باستخراج المنطق من الأصول . وكان طابع «القسطاس» الاكتناز والاقتضاب ، اللذان رَسَما منهجيّته في الجدال والعرض دونما تفصيل وإفاضة . ولم يحنو الباب على فصول أو تقسيات ، مما يؤكد بالبساطة والوضوح . إذ عالج كلّ باب موضوعاً محدداً ضمين فقرات عدّة ، على هذا الشكل :

الباب الأوّل: توطئة في موازين المعرفة. وغرضها تلاؤم الدين مع الميزان العقليّ، (باستعمال ألفاظ دينيّة وتوفيق بين الاستدلال ونصوص بعض الآيات التي تسحه).

الباب الثاني: ذكر الميزان الأكبر وهو يقابل القياس من الشكل الأوَّل في المقاصد والمعار. والمحكّ.

الباب الثالث: ذكر الميزان الأوسط، ويشابه القياس من الشكل الثاني. الباب الرابع: ذكر الميزان الأصغر، ويماثل القياس من الشكل الثالث.

١٧٧. سورة الرحمن ٥٥ / ٧.

١٧٨. الغزالي، القسطاس، ص ٤٣.

الباب الخامس: ذكر ميزان التلازم، ويناظر القياس الشرطيّ المتصل.

الباب السادس: ذكر ميزان التعاند، ويطابق القياس الشرطي المنفصل. ونشير إلى أنَّ الإمام الغزالي كان قد قسَّم كلاًّ من هذه الأبواب إلى فقرات

متظمة متسلسلة محلَّلًا كلِّ قياس منها إلى عناصره، على الشكل التالي:

موضع الميزان من القرآن : ما يتشابه به في القرآن مع هذا الشكل.

: تركب القياس. – شرح الميزان : إنتاج القباس لأضرب ومدى كاله.

- صورة المزان

: الموضوع والمحمول. \_ حدّ المذان : المقدّمتان وأصولها عار الصنجة

: دواعي الاستعال وصولاً للنقن. مظنّة استعاله

أمَّا بقيَّة الأبواب فهي:

الباب السابع: موازين الشيطان وكيفيّة وزن أهل التعليم بها. بمعنى القياسات الباطلة وطرق البرهان الكاذبة، مع إشارة الغزالي إلى فسادها وفساد استخدام أهل

التعليم \_ الإمامية \_ لها .

الباب الثامن: القول في الاستغناء بمحمّد عليه السلام وبعلماء أمّته عن إمام آخر، وبيان صدق محمّد عليه السلام... وفيه ردود على الإماميّة وتشديد على سنّة الرسول، وكيفيّة اكتساب المعرفة.

الباب التاسع : القول في طريق نجاة الخلق من ظلمات الاختلافات. وفيه تقسم الناس إلى أصناف ثلاثة، ودرب كل صنف في المعرفة.

الباب العاشر: القول في تصوير القياس والرأى وإظهار بطلانهها، أي فساد نظريّة الرأي والقياس عند المتكلّمة والتعليميّة ١٧٩ والردّ عليها.

لم يمس \* القسطاس \* أسس القياس وجوهره ، فكان حجة أخرى على وحدة

١٧٩. التعليميَّة نسبة إلى التعليميُّ وهو ذاك الذي يتِّبع الإمام المعصوم. وراجت هذه الفكرة عند غُلاة الشبعة والإماميّة وغيرهم من الفرق الباطنيّة التي ماجت بها الآرض الإسلاميّة منذ الدعوة العبّاسيّة ضد الأمويّين. وتوسَّعت نشاطاتها وتياراتها فيما بعد، خصوصاً في عصر الغزالي، الذي أفرد فقرات كاملة للهجوم على قضايا التعليميّة. وله منهم والمستظهري..

المعايير الشكليّة. لكنّه اختلف عن الكتب كافّة في مصطلحاته وتعابيره الجديدة. والقياس هوالميزان،كما يقول الغزالي: «لكنَّه مع ذلك ذو عمود وكفِّتين والكفِّتان متعلقتان بالعمود، والعمود مشترك في الكفّتين لارتباط كلّ واحد منها به ١٨٠١. ولم بكن شكار العلاقة الاستدلاليّة القياسيّة فيه مختلفاً من حيث المضمون عن قياس المحكّ والمعيار. إنَّا استعمل في الكتب الحدُّ الأوسط والحدَّينِ الآخرينِ تارة، واستُخدمت العلَّة والحكم والمحكوم تارة أخرى، والكفَّة والعمود المشترك طوراً. أمَّا الميزان فقد ورد تعبيراً عامّاً في كتب الغزالي وحلّ في القسطاس مكان كلمة القباس بشكل محدّد. والموازنة في اللغة: وأن تتساوي الفاصلتان في الوزن دون التقفية ، نحو قوله تعالى « ونمارق مصفوفة وزرابي مشوثة » ، فإنّ المصفوفة والمشوثة متساويان في الوزن «١٨١ . والوزن بالقسط أو القسطاس هو لمعرفة المقدار أو الزبادة أو النقصان...١٨٢. و بأتى الميزان بمعنى تركيب أصلَيْن وصولاً للنتيجة. ويكون الأصلان طبعاً من النصّ أو التجربة أو الحسرّ. فتتمّ عملتّه الموازنة بين المقدّمتين، وتتولّد النتيجة. وهذه الموازنة تتَّجه نحو الغرضين: الصوريُّ والمادِّيُّ، لأنَّ الإمام ابتغي من تعبيره على الأرجح الوصول إلى التعادل بين يقينيَّة المقدَّمات والتتيجة. ولا يغرب عن بالنا أنَّ من أغراض الكتاب ننى المقدّمات الباطنيّة والملفّقة، وهدم نتائجها التي تؤخذ على أنّها يقينيّة. وكان مطلوب الإمام النتائج اليقينيّة التي تصدر عن المقدّمات اليقينيّة حتى يتساوى الميزان. فتتعدّى عمليّة الاستدلال هذه مفهوم المساواة بالقياس، وتتعرّض إلى معادلة معيّنة بين الأصل والنتيجة. بنها كانت المحاولة في القياس تحصل بقياس النتيجة على المقدّمة. أي بإمكانية عموميّة المقدّمة أكثر من النتيجة، لأنّ الحدّ الأدني في تلك المعادلة المساواة. وأمّا التعادل في الميزان فيقع إلزاميّاً استناداً إلى التعبير والقصد الظاهريين في القسطاس. ويفيد كلِّ هذا في مسألة التساوي بالكيفيَّة والأحكام، وهو ضروريّ في الاجتهادات الدينيّة. ولا سيّها إنّ الغزالي تعرّض في القسطاس للبرهان والميزان مباشرة ، متكلّماً عن القياس ضمن دور إسلاميّ محدّد. ولم يعد هذا القياس

١٨٠. الغزالي، القسطاس، ص ٤٨.

١٨١. الجرجاني ، التعريفات ، ص ١٦٤.

١٨٢. الكفوى، الكلّبات، ص ٢٩٢.

علماً صوريًّا أرسطويًّا ، كالكتب السابقة أو قياساً فقهيًّا استدلاليًّا ، بل أصبح علماً قُرْآنِيّاً مستمدّاً من الكتاب مفهوماً ومصطلحات. «فياذا تزن معرفتك؟ قلت: أزنها بالقسطاس المستقيم ليظهر لي حقّها وباطلها ومستقيمها وماثلها ، اتّباعاً لله تعالى وتعلّماً من القرآن المنزَلُ على لسان نبيّه الصادق حيث قال «وزنوا بالقسطاس المستقيم ١٨٣ ... ١١٠١ . وقد اقتضى هذا الدور سلوك أسلوب خاص نبّه إليه الإمام واعتذر فيه، موضحاً أسباب تغييراته ونوعها قائلاً: «والتماسي من المخلصين قبول معذرتي عند مطالعة هذه المحادثات في ما أثرته في المذهب من العقد والتحليل، وأبدعته في الأسامي من التغيير والتبديل واخترعته في المعاني من التخييل والتمثيل، فلى نحت كلّ واحد غرض صحيح...، ١٨٥٠. كما يظهر من خلال عدّة شروح في «القسطاس» نفس روحانيّ مثاليّ، قريب من مثال أفلاطون. إذ يقول الغزالى: «ميزان القرآن للمعرفة روحانيّ ، لكن يرتبط تعريفه في عالم الشهادة بغلاف، لذلك الغلاف التصاق بالأجسام، وإن لم يكن هو جسماً ه ١٨٦ . ويعني ذلك أنّ ميزان القرآن، أي منهج الكتاب، معرفة روحانيّة. فالمنهج والمعنى القرآنيّ روحانيّان. أمّا الأصوات والحروف فليست سوى رقوم ومكاتبة ملتصقة بالعالم الروحانيّ. وهذا اقتراب من الرأى القائل بأنَّ عالم الحقيقة فكر محض، والكلمة هي المعبّر عن هذا العالم. وربّها أراد الغزالي تصوير الميزان والقياس كأنّها عمليّة فكريّة متضمّنة في الوجود الروحانيّ وجزء من المعرفة الروحانيّة. فالشكل نزن به وهو بمثابة الكلمة المعبّرة الملتصقة في هذا العالم الروحانيّ، أي الواسطة الخارجيّة للمضمون والمعنى. والميزان، إذاً، ضمن المعرفة القرآنيّة، أمّا الكلمات والأشكال فرموز هذه المعرفة .

تكلُّف الغزالي في القسطاس عناء تحليل أشكال الميزان الحمليُّ والشرطيُّ بالوتيرة نفسها التي جاءت بها كتبه السابقة، ضمن الخلفيّة ذاتها. لكنّ الانتفاع كان

١٨٣. سورة الإسراء، ١٧ / ٣٥. ١٨٤. الغزالي، القسطاس، ص ٤٦.

١٨٥. المصدر تقسه، ص ١٠١.

١٨٦. المصدر تفسه، ص ٤٨.

كامناً في نقطين أساسيّين: أولاهما أنّ الأسماء والتمايير والمصطلحات برّاقة وجفّاية وزوحانيّة، مع اقتراب بعضها من محكّ النظر لوحدة المصطلحات الإسلاميّة. ثانيتها اختلاف الأمثلة والشروح والقواعد والنهج والغرض، إذ استُمدّت جميعها من القرآن وحده في مخاولة قسريّة قام بها الغزالي. وأتضح ذلك بعد المقارنة مع المحلّ وغيره، فكانت المقارنة مدار علمنا وشاهدة على تميّز القسطاس.

وعندما يتكلّم الغزالي على الشكل الآول، يقول: وإعلم أنَّ الميزان الأكبر هو ميزان الحليل عليه السلام الذي استعمله مع تمرود، فنه تعلّمننا هذا الميزان، الكن يواسطة القرآن، ( أن فادة الميزان مستقاة من المعاني الألهيّة، أمَّا القرآن فهو الكلمة المجرّة والواسطة. و يتلخص قياص الخليل مثلاً أورده الغزالي: بأنَّ الله يأتي بالشمس من المشرق، فأت بها من المفرب، فهت الذي تكوه. ( وقد وأثني الله تعالى عليه ققال، وقال حجّننا آتيناها إيراهيم على قومه ( ( ) ... ... ... فهد الحجّة، قائلاً: صورة هذا الميزان: كلَّ مَنْ يقدر على أوطلاع الشمس فهو الأله.

إلهي هو القادر على الإطلاع.

إلٰهي هو الإله دونك يا نمرود.

ثمّ تناول مصدر كلّ مقدّة من المقدّمتين السابقتين. فرأى أنَّ الأولى تُعرف بالوضع والاثفاق، وأنَّ الثانية تُعلم بالمشاهدة، مسميًا المقدّمة بالأصل – وهنا تعبير إسلامي عض –. وكان المثال نموذجاً للنجريد من النص القرآني والاثماظ بالشكل والنظم منه. فهو يورد: «نأخذ روحه ونجرّده حتى نتنفع به حيث أردنا...، "". كما يردّ الغزالي الشكل الثاني إلى القرآن مسميًا أيّاه بالميزان الأوسط: فيقول: والميزان الأوسط أيضاً للخليل عليه السلام، حيث قال تعالى (لا أحبّ الآفلين)""، وكمال

١٨٧. المصدر نفسه، ص ٤٩.

۱۸۸. سورة الأنعام، ٦ / ۸۳.

١٨٩. الغزالي، القسطاس، ص ٤٩.

١٩٠. المصدر نفسه، ص ٥٠.

١٩١. سورة الأنعام، ٦ / ٧٦.

صورة مذا الميزان، أنّ القمر آفل، والأله ليس بآفل. فالفمر ليس بإله...، ١٠٠٠. ويستند الشرح إلى الفهم نفسه الذي ورد في المميار والمحكّ. إذ يذكر الإمام أنّ هذا الميزان يستند على نزع الشيء عن الآخر. وإنّ كلّ شيئين وُصِفَ أحدهما بوصف يُسلب ذلك الوصف عن الآخر فها متياننان، أي أحدهما يُسلب عن الآخر ولا يُوصف به ١٠٠٠. ويحمل هذا القول أبعاداً منطقبة وخلفيات لسنا بمعرضها الآن. ويُسمّى الغزالي الشكل الثالث بالميزان الأصغر. فيذكر أنّه تعلمه من القرآن والرسول (صلم) و: «الميزان الأصغر تعلمناه من الله تعالى حيث علمه عمدًا عليه السلام في القرآن، وذلك في قوله (وما قدروا الله حق قدره إذا قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء، قل مَنْ أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نوراً وهدى للناس) ١٠٠٠... ١٠٠٠.

موسى بشر. موسى منزّل عليه الكتاب. ...... بعض البشر يُنزّل عليهم الكتاب.

ويتوافق هذا مع الشكل الثالث شكلاً ومضموناً، لكنّ الاختلاف بينه وبين الحلث في المثال وطريقة الاستخراج والغرض. ويعتبر الغزالي أنّ الميزان الأكبر هو أكمل الموازين، وعلى منوال كتبه المنطقية نفسه ابتداً من المقاصد. فدالميزان -أي الشكل – الأوَّل أوسع الموازين، "". أمَّا الميزان الأصغر فيجتمع على الجزئيّ والحاصّ وبينها الأوسط.

وأَلِينُ التسميات المعبَّرة عن القياس الشرطيّ ما جاء في المحكَّ من مصطلَحَيْ التلازم والتعاند، ولم يتحقّط الغزالي عنها في القسطاس. ك**لّ ذلك إصابة في الحكة** 

١٩٢. الغزالي، القسطاس، ص ٥٥.

١٩٣. المصدر نفسه، ص ٥٦.

<sup>191.</sup> سورة الأنعام، ٦ / ٩١. 190. الغزالي، القسطاس، ص ٥٥.

<sup>197.</sup> المصدر نفسه، ص ٦٦.

ونهم أي العلم. ولأنَّ حفظها أسرع إلى أداء الخلفية وأنشط في الترميز عن العقليَّة. كما دأب عليهما الأصوليون وانتهوا إلى دلالتهما. وسبق أن ذكرنا معناهما اللفظيّ وما يوحيان به. وقيل عن اللازم في القسطاس: «كلّ ما هو لازم للشيء تابع له في كلّ حال، فنني اللازم يوجب بالضرورة نني الملزوم. ووجود الملزوم يوجب بالضرورة وجود اللازم... المُمَا استخراجه من القرآن فكان ،كما هي الحال في الحمليُّ وهذا الميزان مستفاد من قوله تعالى (لوكان فيها آلهة إلّا الله لفسدتا) ١٩٨ ... ١٩٩٠ . وتفسير هذا القياس على الشكل التالي: لُو كان للعالم إلهان لفسدتا ، ومعلوم أنَّها لم تفسدا فيلزم ضرورة نني الإلهين. وحسى أنَّ الأمثلة الفقهيَّة الأخرى كانت متاثلة في القسطاس والمحكُّ ومقدَّمة المستصفى، كما سنرى. وخلصت إلى النتائج نفسها، لكنَّ الغزالي هنا وسَّع بعضها، خصوصاً في أسباب بطلان الصلاة، من خلال المثال المعروف عنها: (ومعلوم أنَّه متطهِّر فيلزم أنَّ صلاته صحيحة)، ثم راح إلى أنَّ بطلاز الصلاة ربّيا تأتي من علّة أخرى غير التطهّر... ٢٠٠

ولا جرم على التعاند من الطريقة عينها ، فلقد استمدّ بدوره من القرآن ونزل منزلة وضعه في المحكِّ ومقدِّمة المستصفى. فقام على حذف ما لا يصلح، وحصر قسميه بين النبي والإثبات. وبين القسمين تضاد وتعاند. وقد ورد التعاند في الميزان القرآنيّ بحسَّب قول الغزالي: «أمَّا موضعه من القرآن فقوله تعالى في تعليم نبيَّه عليه السلام (قل مَنْ يرزقكم في السموات والأرض قل الله، وأنَّا أو إيَّاكُمْ لعلى هدى أو في ضلال مين ٢٠٠١ ... ٢٠٠٠ . وتفصيله إلى الأصول - أي المقدّمات - كما يرى ، فعلى الطريفة التالية:

أنَّا أو إيَّاكم لعلى ضلال مبين.

يلزم أنكم في ضلال. معاوم أنَّا لسنا في ضلال،

١٩٧. الغزالي، القسطاس، ص ٦٣.

١٩٨. صورة الأنبياء، ٢١ / ٢٢.

<sup>199.</sup> الغزالي، القسطاس، ص ٦٢.

٢٠٠. المصدر نفسه، ص ٦٤.

۲۰۱. سورة سبأ، ۳۶ / ۲۶.

٢٠٢. الغزالي، القسطاس، ص ٦٥.

وللإمام رأي كمتَّى في قياس التعاند بالرغم من المعاني القرآنيَّة ، ومؤدَّاة : أنَّ الحديث عن استثناء نقيض الواحد هو استثناء قسمة منتشرة. إذ الفرق بين المنتشر والمنحصر فرق كمّى، (أكثر وأقلّ). ويعلن الغزالي ذلك في أثناء تمييز أنواع القسمة قائلاً: ويازم من ثبوت أحدهما نني الآخر، ومن نني أحدهما ثبوت الآخر، لكن بشرط أن تكونُ القسمة منحصرة لا منتشرة ٢٠٣٠. ونعقّب أنّ الغزالي تطرّق إلى شروح ومعانٍ وأساليب جديدة. لكنّه أبقى على الصوريّة الأساسيّة للمنطق. فلم تنحرف قواعد القياس السلجستي وشروحه عن أسسها المأخوذة عن ابن سينا وأرسطو والفكر اليونانيّ. وكذلكُ الشأن في شروط الاستثناء بالتلازم والتعاند وطريقتهما وأنواع نتائجها.

وسار القسطاس شوطاً متشابهاً مع غيره في شروط اليقين. ولم يعزل بين مادة الاستدلال وصورته. وخصوصاً أنَّ المعاني الإسلاميَّة منذ المحكُّ أصبحت الطابع العام للبحث. كما أن غرض القسطاس ارتبط بجعل الميزان منهجاً منصهراً بمادَّة القضاياً اليفينيَّة. فهو، إذاً، يهدف إلى دحض يقين التعليميَّة، ويشدُّ إلأواصر بين المسألة المنطقيّة واليقين الإسلاميّ. ولقد جعل الغزالي لكلّ شكل قياسيّ غرضاً يقينيًّا، فتحدّث عن صدق مقدّماته وأصولها. وتكلّم عن التجربة والحسّ مساعدين لليقين الدينيّ والأصول. ولم تقف الأبحاث على مادّة المقدّمات ومصدرها في كلّ شكل، بل تعدَّت إلى انتقاد طرق اليقين الأخرى. وخصوصاً دعاوى الإماميَّة وبعض الفرق الكلاميَّة . ممَّا تشابه عَرَضاً مع طريقة أرسطو في النقد ومهاجمة الجدل السونسطائيُّ المظنون. وانتظم نقد الغزالي في فقرات تلي مباشرة شرح كلّ شكل ، وكان بهذا مغايراً لأرسطو وابن سينا، ولأعاله في كتبه المنطقيَّة الأخرَى نفسها. كما نذر الإمام نفسه لتنقين التعليميّ أصول المنهج وكيفية الوزن والقياس الصحيح المستند على الدين والمفاهيم القرآنيَّة . فأفاض في تبيان فساد رأي التعليميَّة الناتِج عَن قصورهم في قواعد المنطق، وعن دعوتهم إلى إثبات مادّة معيّنة لمقدّماتهم من دّون سواها. وقال : ﴿ إِنَّ الحق إمَّا أَن يُعرف بالرأي المحض أو بالتعليم المحض ، وإذا بطل أحدهما ثبت الآخر. وباطل أن يكون مدركاً بالرأي العقليّ المحض لتعارض العقول والمذاهب فثبت أنّه

۲۰۳. المصدر نفسه، ص۹۳.

بالتعلم ... فهذا وزن بميزان الشيطان، الذي ألصقه بميزان التعاند، فإنَّ إبطال أحد القسمين ينتج ثبوت الآخر، ولكن بشرط أن تكون القسمة منحصرة لا منتشرة. والشيطان يلبس المتشرة بالمنحصرة، وهذه منتشرة إذ ليست دائرة بين النفي والإثبات، `` بل يمكن بينهما قسم ثالث، وهو أن يُدرك بالعقل والتعلمُ وارتباط اليقين بها. ومن ثمَّ فساد التعليميَّة الناتج عن فساد منهجهم ومادَّة قضاياهم معاً. وقد هدم الغزالي المعرفة المشيَّدة على الإمام المعصوم، واعتبرها باطلة اليقين مخالفة للإسلام، ولمرجعه الرئيسيّ : القرآن الكريم. فقال : ﴿ رَاجِعِ القرآن فقد علَّمك الطريق إذ قال (إنَّ الذين اتَّقُوا إذا مسَّهم طائف من الشيطان تذكَّروا فإذا هم مبصرون) ٢٠٠٠. ولم يقل (سافروا فإذا هم مبصرون)... فإن أُشْكِلَ عليك شيء وعرضته على الميزان وتذكّرت شروطه بفكر صاف وجدٌّ واف... فإذن أنت مبصر»٢٠٦. وما على المؤمن سوى تعلُّم الميزان. ثمَّ الأيمان بقضايا الأصول مصدراً لليقين، وهي المحصورة في القرآن والسنَّة. ووالسَّ أدعو إلى إمام سوى محمَّد عليه السلام وإلى كتاب سوى القرآن الكريم ومنه أستخرج جميع أسرار العلوم،٢٠٠٢. وتتولَّد عمليَّة استخراج المنهج بالاستنباط من القرآن. بينها كانت في الكتب السابقة متوارثة من أهل النظر وسلف الأمّة الصالح، أصوليّين كانوا أم فقهاء. وطريقة الاستنباط في القسطاس عمليَّة جديدة حملتَّ شيئًا من التكلُّف اختطَّها الإمام تأكيداً لحجَّنه وتقوية لها. وعمل فيها على توليد المنطق من الآية مرتَّداً بذلك إلى الأصول، متخطّياً محاولة التوفيق والمزج التي اتّبعها في كتبه السابقة. وقال فيها : ١لا أدّعى أنّى أزن بها المعارف الدينية فقط، بل أزن بها أيضاً العلوم الحسابيّة والهندسيّة والطبيّة والففهيَّة والكلاميَّة وكلّ علم حقيقيِّ ... فإنّي أميّز حقّه عن باطله بهذه الموازين، وكيف لا وهو القسطاس المستقيم ، والميزان الذي هو رفيق الكتاب والقرآن في قوله

۲۰۶. الغزالي، القسطاس، ص ۷۶\_٥٠. ۲۰۵. سورة الأعراف، ۷/ ۲۰۱.

٢٠٦. الغزالي، القسطاس، ص ٧٩.

۲۰۷. الصدر نفسه، ص ۹۳.

(لقد أرسلنا رسلنا بالبيّنات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان)\*`` \_ وضّح الغزالي بعد ذلك كيفيّة استخراج هذه الطريقة وهذا الميزان \_ وأمّا معرفتك بقدرتي على هذا فلا تحصل لا بنصِّ ولاَّ بقلب العصا ثعباناً، ولكن تحصل بأن تستكشف ذلك تجربة وامتحاناً .... ٢٠٩ . ثمَّ قال: ﴿ إِنَّ جميع العلوم غير موجودة في القرآن بالتصريح ، ولكن موجوده فيه بالقوَّة لما فيه من الموآزين القسط التي بها تفتح أبواب الحكمة التي لا نهاية لها...... و يمكننا القول إنّ المنهج المستخرج في القسطاس يؤدّي دور المنطق الصوريّ نفسه فهو يصحّ في القضايا العلميّة والمحسوسات والمجربات والنصوص الديبّة جميعاً. ومن ثمّ فلا يرقى الشكّ لهذا الميزان المستند على النص، مثلًا لم يرقَ الشك في المعيار ومحك النظر لبديهات العقل وحسن الافتكار والأوّليّات. لكن لا يمكن الإقرار بأنَّ هذه النزعة في تجريد الميزان وجعله معياراً للنظر هي ذات اتَّجاهات صوريّة محض: على طريقة أرباب المنطق الحديثين. ولا سيّما إنّ الشروح تختلط بين صوريّة أرسطويّة وأرضيّة إسلاميّة، تدين بوجود خقائق أزليّة يقينيّة تصلح لكلّ زمان ومكان، ويكون الميزان جزءاً منها. ولا توجد في المعرفة الإسلاميّة أي نسبيَّة أو وضعيَّة ، فحقائق الأشياء تستمدّ من القرآن والإشراق المعرفيّ المتجلَّى بسلوك طريق النبوَّة ٢١١. ومن هذه الحقائق يتولَّد الميزان، وعلى مادَّة قضاياها يستند. كما يدلُّنا استمال مصطلح الميزان والمعيار والمحكُّ على التأثُّر اللاواعي بفكرة الحقيقة الأبديَّة ، والعلم الثابت. والعلم المعياريّ هو ذاك الذي يتقيّد بجملة ضوابط أخلاقيّة ومعايير محدَّدة تصلح لكلَّ المعارف. ولم يحصر الغزالي مادَّة الأقيسة في القسطاس بالنصوص القرَّنيَّة ، بل وضع إلى جانبها مجموعة من الأصول ، أحدها الأصل النصيّ ، والباق يقول عنه : ﴿ بِلِّ المَادَّةِ الصحيحةِ التي تستعمل في النظر، كلِّ أصل معلوم قطعاً ، إمَّا بالحسّ أو بالتجربة أو بالتواتر الكَّامل أو بأوّل العقل أو بالاستنتاج من هذه

۲۰۸. سورة الحديد، ۷۰/ ۲۰۰.

٢٠٩. الغزالي، القسطاس، ص ٨٢.

۲۱۰. المصدر تقسه، ص ۹۱.

٢١٢. راجع منهجيَّة الغزالي العامَّة ومسار تفكيره في والمنقذ من الضلال؛ وكيف توصَّل في نهاية رحلته إلى اكتشاف الحقيقة واليفين.

الجماة ""!". وتجدر الملاحظة إلى حضور اصطلاح الحسر والإحساس في معظم كتب الإمام إشارة إلى نوع من مادة القضايا. ويعتبر المحسوس أحد مصادر اليقين في المقادر اليقين في المقدم. ويعتبر المحسوس إحد مصادر اليقين في كان الإحساس للحس الظاهر فهو المقاملات، وإنَّ كان المحساس للحس الباطن فهو الوجدائيات، "". أمّا الغزالي فيرى أنّ المشاهدات تشتمل على الوجدائيات. وكان حظ عمصطلح التجربة في المسطاس مثل حظ غيره من مصادر الأصول اليقيئية. والتجربة ما اختيره الإنسان وما تكرّر عنده. والكلمة تحمل إمكائيات ظبّة إذا لم تقرّر بالعقل والأوليات. أمّا النواتر قصد من مصادر اليقين أيضاً، دخل مصنفات الغزالي المنطقية كلّها، وكذلك نجده لدى ابن سينا. وقصد الغزالي بالنواتر في كتبه تواطؤهم على الكذب الأحديث المقولة عن الرسول والثابنة له. ولم يلبث أن وضع ليالمستصفى فصلاً كامالاً لشروط الحديث المتواتر والمستضفى فصلاً كامالاً لشروط الحديث المتواتر.

ومُلخَص ما ذكر أنَّ مصطلحات القسطاس المستمّم على صعيد استمراض الميزان والتراكيب المنطقيّة ، وعلى صعيد مادة الميزان ، كانت متوافقة ومتوحّدة أحياناً مع مصطلحات المحكّ ، ومتباينة في بعضها أحياناً أخرى . لكتّها سعت للغرض الذي اختطه الإمام . ويدفعنا ذلك إلى القول : إنَّ التوجّه المهجيّ بكامل بنيته البّجه نحو المعانى الإسلاميّة ، مُسخَرًا المنطق البقليّ لها ، إلى حدّ جعله الغزالي مستنجاً منها . ولعل المستصفى الذي سيرد ذكره ، من بعد ، خيرً تأكيد على وضوح هذه المعاني وانصهار الحوانب العقائم في الأصول عينها .

تعقّب القسطاس في أبوابه الأخيرة بعضاً من لواحق القياس وبراهين الباطئيّة ، ونوّه بمغالط بعض الاستدلالات. وممّا أنى على ذكره هنا، وأكثر ترديده في كتبه السالفة، وأسرف في تبيان خطله : قياس الرأي، والطمن في المقدّمات، والاستقراء

٢١٢. الغزالي، القسطاس، ص ٧٧.

٢١٣. الجرجاني، التعريفات، ص ٦. 📱

٢١٤. المرجع نفسه، ص ٤٩.

النافص وغيرها... أمَّا قياس الرأي الذاتيُّ فيقوم على مقايسة حالة بحال. وهو قريب إلى التمثيل، بحيث يقيس المتكلِّمون الخالق على الخلق، فيشبِّهون حكمته بحكمتهم، مفترضين عقليًّا وجوب رعاية الأصلح. ولذا يجب على الله رعاية الأصلح من عباده. ويستعين الغزالي على هذا الاستدلال الفاسد، بعد نقده، بميزان يصوَّب فيه الفكر ويردّ حجّة المتكلّمين قائلاً : «الرأي الذي لا أرى التعويل عليه فإنّه ينتج نتائج تشهد موازين القرآن بفسادها ، كهذه المقالة. فإنَّى إذا وزنتها بميزان التلازم قلت لوكان الأصلح واجباً على الله لفعله ، ومعلوم إنَّه لم يُفعله ،فدلُّ أنَّه غير واجب ، فإنَّه لا يترك الواجب ... فانظر فيه أترى قبائح نتيجة الرأي كيف هي ؟... ١٠٥٣. وبيت القصيد، إنَّ هذا الرأي يفتقد في مقايسته للجامع والأوسط، الذي يربط بين الخالق والمحلوق كما رأينا. ومن الأقيسة المزيّفة تلك التّي تعتمد على مقدّمة ظاهرة الصدق باطلة في الحنن. ومثالها : «كلِّ فاعل جسم والباري فاعل فإذن هو جسم، فنقول نسلُّم أنَّ الباري فاعل، ولكن لا نسلّم الأصل الأوّل وهو أنّ كل فأعل جسم... إنَّ ٢٠٠٠. وكذلك الاستقراء، فإنَّه يحكم على الكلِّ باستعراض بعض الأجزاء وتعذُّر تصفَّحها كلُّها: «فإن تصفَّحت البعض فلا يلزم منه الحكم على الكلُّ ، وإن قال تصفّحت الكَبَلِّ فلا نسلم له ، فليس كلِّ الفاعلين معلوماً عنده كيف؟ وهل تصفح في جملة ذلك خالق السموات والأرض...٣١٧. كما ينبذ الغزالي القسمة المتشرة في عمليَّة السبر والتقسيم، أو قياس التعاند، لأنَّ حذف بعض الأوصاف لا يوجب حصرها بالـاقي ، فربَّها كان هناك تعليل للحكم غير الباقي أو جزء منه ٢١٨. ويهاجم المتبنّين لهذه الاستدلالات الحاطئة متَّهماً إيَّاهم بتزويغ عقول العامَّة: «فبسبب الغفلة عن مثل هذه الدقائق خبط المتكلِّمون وكثر نزاعهم، إذ تمسَّكوا بالرأي والقياس وذلك لا يَعْبِد بردَّ اليقين، بل يصلح للأقيسة الفقهيَّة الظنيَّة. ولامالة قلوب العوام إلى صوب الصواب والحقّ... ٣١٩٠. ولا غرو فإنّه قد وضع مصنّفه في وجه خصومه الباطنيّة

٢١٥. الغزالي، القسطاس، ص ٩٤ \_ ٩٠.

٢١٦. الصدر نفسه، ص ٩٦.

٢١٧. المصدر نفسه، ص٩٦. ٢١٨. المصدر نفسه، ص ٩٨ ـ ٩٩.

٢١٩. المصدر نفسه، ص ٩٩.

التعليبيّة ، وربط القياسات الحاطنة بهذا التيّار الفكريّ القائم في عصره. فانشدٌ المنطق إلى منازلة هذه التيّارات العقائديّة والجدليّة السائدة على عكس الحطّ في الحلّ. والتحم المنهج بالمادّة دحضاً للتيّار الفكريّ والعقليّ والفلسفيّ الإسلاميّ المنطّ، بتنا" الناطئة والمتكلّمة..

وسار الغزالي في القسطاس شوطاً عميقاً ، فأنب المنطق من المعرفة الإسلاميّة. إذ الميزاد مستمدٌ من القرآن، ودور القسطاس تعليم الفرد النسلّج بالميزان واستماله في كلّ مستويات الاستنتاج ، طلباً للمعرفة . وبواسطة الميزان أيضاً يصل المؤمن إلى معرفة الله وفدرته وأفعاله ، وإلى معرفة اليوم الآخر والنبوّة والوحي بواسطة الملائكة " . ولا سبّه إلى هذا الوحي يرتبط بالإشراق ، فتنضح ، من ثمّ ، الأشياء عبر المنبح ، أي المثلق الذي وضعه الله القالمي المعرفي يكسل الفكر والنظر. فاشه يخان المنزل يكسل الفكر والنظر. فاشه يخان المنزل بكم الله عن طريق ربط مشاهدات المناط ، والقياس بها على عظامة المثالق. وعلاوة على أنَّ غرض الغزالي في المستمدة من القرآن ، إلا أنّه عاد وحداد إطار تعلّم المنبج والميزان في عناصر من الناس مستمدة من القرآن ؛ إلا أنّه عاد وحداد إطار تعلّم المنبج والميزان في عناصر من الناس مستمدة الفلسلة والميزان الفكرية وبتصنيفات الأجريق الفلسفة من المنزل قسموا المعرفة هذا الميزان الفلسفة مبته من الفكرين وبيشابه الأمر وبهذا المنبع الفلسفي بكون قد سلك طريق الفلاسفة من الذين قسموا المعرفة ودرجاتها على طبقات البشر، فالحكة لفرم والإيمان لقوم آخرين "". ويتشابه الأمر ودرجاتها على طبقات البشر، فالحكة لفرم والإيمان لقوم آخرين "". ويتشابه الأمر ودرجاتها على طبقات البشر، فالحكة لفرم والإيمان لقوم آخرين "". ويتشابه الأمر ودرجاتها على طبقات البشر، فالحكة لفرم والإيمان لقوم آخرين "". ويتشابه الأمر ودرجاتها على طبقات البشر، فالحكة للمرة والميدة المناسفة عن المن شرقت إن رشد لاحقاً.

٢٠٠. أنظر تفسيم الأب جبر عناصر المعرفة الغزائية والإسلاميّة إلى معرفة الملائكة ، والتعرف على العمل الصالح ، وطاعة الله للنجاة من جهنم .

Jabre, Farid, La notion de la ma'rifa chez Ghazali, Beyrouth, Lettres Orientales, 1958, pp. 24 - 25.

٣٢١. يوزع النزالي الناس على ثلاثة أصناف، لكل منهم منهجه المرفي وهم: الحواص والعوام وأهل الجدار أمّا الحواس والعوام وأهل المجدل أمّا الموات وعرف الاستدلال ، ومن ثمّ يجري غرض المنطق عند الغزالي في هؤلام ، فطهم بثين فواعده تضوية الاستدلال الإسلاميّ.

. وأما الدوام فتهاجهم الايمان المطلق بما ورد في القرآن وابتمادهم عن ألهل الجدل من الفرق الباطئيّة والكنائميّة، ثمّ تعليمهم الفروع بطريق أثنة الدين ليطبّيوا تعالم الإسلام. ...

ونأتى على اختتام الحديث عن القسطاس بذكر الملاحظات الموجزة الآتية : 1. اقتصر كتاب القسطاس على محث القياس بثوبه الإسلاميّ من خلال الردّ على الباطنيَّة والفرق الكلاميَّة تبياناً لخطل منهجهم ومادتهم ، ورغبة في إظهار الميزان

القويم .

شكًا, بحث الميزان استكمالاً لتحويل القياس إلى منهج استدلاليّ إسلاميّ. بدأ في المحكُّ ، بحيث برزت فيه المعانى الإسلاميَّة ، وتقدَّم في القسطاس زيادة وإغناء. فتحصّل المنهج من القرآن واستنتج من الأصل النصيّ. ورافق ذلك انتشار محموعة من المصطلحات والتعابير القرآنية الإسلاميَّة المحض، استجدَّت وتغايرت عن

المحكّ. ٣. بقيت خلفيّة الميزان قباساً منطقبًا، إنّا ارتبطت أواصرها بالمادّة واليقين الإسلاميين. ولم يكن ممكناً فصلها فقد كوّنا نظريّة معرفيّة متكاملة. حاججت طرق الفرق الأخرى وتفكيرها ودحضتها.

خامساً: تبلورت مسألة القياس والمنهج في المستصفى. ولاسيُّها إنَّه انتهى إليه الرأى وتباعد عنه التردّد والاختلاط والتقلّيد، وتخرّجت منه نبعات تفكير الغزالي. وكان محصلة المحكِّ والقسطاس واستقرار اللقين بعد الشكِّ، على أمل أن بكون لنا فيه عون على فهم الاستدلال القياسيّ برمّته. وقد قبض هذا الاستدلال على الاتجاهات السنائية الأرسطونة في المقاصد والمعبار، وانفلت في المحك إسلامي المعاني والسيات والتحوّلات الفقهيّة . ثم لبوساً دينيًّا قرآنيًّا في القسطاس. فتمهَّد السبيل بعد هذا التعرَّج إلى إحكام القياس الأصوليُّ في السياق الأرسطوي، وطعَّم الدَّليل النقليّ وقياساته الفقهيّة بالدّليل العقليّ السلّجستي. والمستصفي ليس مصنّفاً أصوليًّا فحسب، بل هو تتويج لتطبيع المنطق بالعلم الإسلاميّ. إذ يقول الغزالي صراحة بهذا الصدد: «أشرف العلوم ما ازدوج فيه العقل والسمع واصطحب فيه الرأي والشرع،

وأخيراً أهل الجدل فمنهاجهم خاطىء والطريق إلى إصلاحهم تعليمهم الميزان وكيفيَّة الوزن به ، بحيث نجادلهم بالتي هي أحسن. فإن لم يقتنعوا ويغيّروا آراءهم عالجناهم بالحديد، كما يرى الغزالي: وفإنَّ الله تعالى جعل الحديدُ والميزان قريني الكتاب، . فالكتاب للعوام والميزان للخواص والحديد الذي فيه بأس شديد للذين يتبعون ما تشابه من الكتاب ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله. وإنّا يعرف تأويله الله والراسخون في العلم من دون أهل الجدل. يُراجع القسطاس مفصّلاً، (ص ٨٥ ـ ٩٠).

وعلم الفقه وأصوله من هذا القبيل... "". والمقل لديه فوي التدبير منيع الحفظ لا عمد المفال الدي يفارق عمد المفال المني بفارق الإنسان به سائر البهائم واستعد به لقبول العلوم النظرية... ولم ينصف من أنكر ذلك ورد العلوم العلوم الضرورية... "". وقد ارتكز الغزالي على النظر العقلي في كالم مستويات المموقد . والمساعد علم اللين، الذي مجد فيه العقل ليس كتاباً كل مستويات المموقد . والمساعد على النظر العقلي تي منجبً ، ولا يمكن القول إنّه ركن إلى استعال العقل فيه ، تندعيماً للدليل الفقيي ، كا مستويات المموقد . وهذا يُشكل القياس والمنج المتعلقي جزءاً من اقتناعاته الفلمية والمعرفية عامة ، وإنّ نظرياته مكتملة متاسكة متناسقة . فلا عجب أن يكون منهجه عموه ولم يعد منطقه منفصاً بين أرسطوية وإيمائية دينية ، بل التحم وتزاوج. عموه وكذلك عمى الحال في آرائه الفكرية والمدينية والفلمية الأخرى.

عولج القياس في مُقلَّمة المستصفى ، فورد في أبحاث البرهان ، وضمَّ ثلاثة فنون أساسيّة : أوَلَمُّا السوابق وفيه يبحث الغزالي مسألة الألفاظ والقضايا وقد ذكرناهما. أمَّا في الفُتين الأخيرين فيتناول القياس كما يلي :

النسّ الثاني: المقاصد، وتدور فصوله حول القياس وأشكاله ومادّته. النسّ الثالث: اللواحق، وتركّز فصوله على موضوعات لواحق القياس.

وبتشابه هذا التركيب مع نظيره في المحلق، فيظهر التقارب بين الالتين. ولم يكن العمين بن صورة القياس ومادّته سوى متابعة للتسلسل الذي جاء في كلّ الكتب المنطقية، وورد عقبه ذكر اللواحق من مغالط وأقيسة. وبهذا بشترك المستصفى مع غيره. يبدأ الغزالي في شرح البرهان قائلاً: هو «عبارة عن مقدّمتين معلومتين تؤلّف تأليفاً تنصوصاً بشرط مخصوص فيتولّد بينها نتيجة الله. المناسلة البرهان ليشير إلى الاستدلال اليقينيّ. ولقد برز هذا المصطلح في مقدّمة المستصفى كثيراً، وجاء مهملاً في الكتب السابقة. يقول الجرجاني في تعريفه: «البرهان هو القياس المؤلّف من

٢٢٢. الغزالي، المستصفى من علم الأصول، جـ ١، ص ٣.

<sup>٬</sup>۲۲۳ . الغزالي، إحياء علوم الديم، أمصر، المكتبة النجارية الكيرى، د. ت، ٤ أجزاء، جـ ١، ص ٨٨. ٬۲۲۶ . الغزالي، المستصفى، ص ۲۶.

البنينيّات، سواء أكانت ابتداء وهي الضروريّات، أو بواسطة وهي النظريّات ... «٢٢٠. وكان أن فصّل الغزالي بين الحدّ والقضيّة من جهة والقياس من جهة أخرى واستعمل تعبير البرهان بدلاً من القياس، هادفاً إلى جعل القياس المنطقىّ قياساً أصوليًّا عبر عمليّة التطعيم. والمعلوم أنَّ الاصوليّين يستخدمون تعبير البردانُ للإشارة إلى الاستنتاج الذي يميّزُ الحقيقيّ من الباطل والفاسد: «وفي عرف الأصوليِّين ما فصل الحقّ من الباطل وغير الصحيح من الفاسد بالبيان الذي فيه... وعند أهل الميزان هو قباس مؤلّف من مقدّمات قطعيّة ، منتج لنتيجة قطعيّة ... ٢٣٦. وهذه الدّلالات للبرهان تتساوق مع أغراض المستصفى ، وَتُعبِّر عن طلاوة أبين من استخدام القياس بشكل متواصل. ممّا يتوافق مع اللّخول في أبحاث الأصول وضبط الاستدلالات الفقهيَّة. فلا بأس إن عبّر بالتعابير الأصوليَّة المستساغة مع بقاء المضمون قياساً منطقيًّا، كما يشير استعراض الفقرة٣٢٧ المتعلَّقة بالقياس. واعتبر الغزالي أنَّ الأحكام تقوم على المعرفة والدُّليل. فإذا كان الدُّليل والحكم من الأصول، فإنَّ المعرفة هى العلم، والعلم نصل إليه بالنظر، ومعرفة النظر تقتضي معرفة المنطق حدوداً وقياساً ٢٣٨ . ولم تكن هذه المحاولة التطويعيّة للمنطق مقطوعة الجذور، فقد بدأها الجوينيّ.

ورسم البرهان على فصلين الصورة والمادّة. ووفّيت الصورة حظّها من التمييز ضمن ثلاثة أنماط: الحمليّ والتلازم والتعاند. وحفظ الغزالي لكلّ قياس منها نتفاً من أمثلة عقايَّة منطقيَّة وفقهيَّة دينيَّة ، ابتغاء الإفصاح عن انطباق القاعدة على موضوعي المنطق والفقه معاً ، إنَّا كان الشرح مقتضباً نسبة إلى المحكِّ. وذكر أمثلة في النظم الثاني من الحمليّ سبق ووردت في المعيار والمحكّ. وقال إنّ النظم الثاني هو نفسه الذي يُسمّيه الفقهاء بالفرق ، وخاصيّته نزع الحكم وإنتاج النافي . و «هذا النظم هو الذي يعبّر عنه الفقهاء بالفرق»\*<sup>٢٢٩</sup>. والحال نفسها في نمطى التلازم والتعاند، بحيث نجد تشابهاً كبيراً

٢٢٥. الجرجاني، النعريفات، ص ٢٩. ٢٢٦. الكفوى، الكليّات، ص. ١٠١.

٢٢٧. الغزالي، مقدّمة المستصفى، ص ٢٤ ــ ٢٨. ۲۲۸. الصدر نفسه، ص۷.

٢٢٩. المصدر نفسه، ص ٢٦.

مع الحلك وبعض أمثلة المعيار. ويُصرّح الإمام بأنَّ هذه الأبحاث مختصرة في المستصفى، وولهذا شرح أطول من هذا ذكرناه في كتاب عمك النظر وكتاب معيار العلم .... " أو أعرب النزالي عن فحوى الشروح بتعايير فقهية إسلامية، اتصلت بالمحلّك اشتراكاً. وارتاح إلى تعبير الحكم والحكوم عليه تعبيراً عن طرفي القضية، والعلمة المنكررة بدلاً من الأوسط في القياس. وجمعت الامور على بعض المصطلحات اللغوية بعض الأحيان. فو الحاصل وجهت الدلالة في هذا النظم، أنَّ الحكم على السفة حكم على الموصوف، لأنَّا إذا قلنا النبيذ مسكر جعلنا المسكر وصفاً، فإذا الصقة على الموصوف مناهم لغوية وردتا في الحك. كما ساق الغزالي عليها مثال الحجم والاسكار.

وسلس للغزالي ما كان في مادة القياس بالمحك ، فأعنى نفسه كد التكفّ ، وجد في طابع الالتصاق بين اليقين الإسلامي والتركيب المتطقيّ . ولم يفصل بينها إلمّا فصل بين ضرورة التيقّن وقضايا الاتحسة والبراهين. فجعل لليقين ثلاث مراحل : التيقّن والقطع ، والقطع بأنَّ القطع صحيح ، وأن تشعر بطفّ بسيط بيته التواتر من أوليّات ومشاهدات وتجربة وإحساس وتواتر ووهم التي يت وكان مقلداً المحليّ من أوليّات ومشاهدات وتجربة وإحساس وتواتر ووهم الذي .. وكان مقلداً المحليّ وغيره ومال في الحك والقسطاس والمستصفى نحو الأمثلة اللمبيّة والتواتر في الحديث وشروف صحّة . إلا أنّ عناصر هذا اليقن ومواد القضايا لم يكن الغزالي فيها مبدعاً ، بل تناولم الفارابي وابن سينا ومن قيامها أرسطو، وكان لكلّ منهم شرحه وتحليله وربطه التركيب الشكلي بالدَّدَ المُعينيّة والدينيّة .

وأثيرت في لواحق البرهان بالمستصفى معظم المسائل التي جاءت في الحمك وبقيّة الكتب. وجعل القياس السلجستي بقراعده ونظمه ركيزة البنيان ودعامته. وقال الغزاني: «إنّ ما تنطق به الألسنة في معرض الكايل والتعليل في جميع أقسام العلوم

۲۳۰. المصدر نفسه، ص ۲۸.

٢٣١. المصدر نفسه، ص ٢٥.

٢٣٢. المصدر نفسه، ص ٢٨.

يرجع إلى الضروب التي ذكرناها ، فإن لم يرجع إليها لم يكن دليلاً ، وحيث يذكر لا على ذلك النظم فسببه ، إمَّا قصور علم الناظر أو إهماله إحدى المقدَّمتين للوضوح، أو لكون التلبيس في ضمنه حتى لا ينتبه له أو لتركيب الضروب...٣٣٣. كما شدّد في اللواحق على لزوم النتيجة من المقدّمات ووشّاها ببعض الشروحات الفلسفيّة المتعلّقة بالفبض والإشراق والقوّة في تولّد النتيجة من المقدّمات ٢٣٠٠. ولم يكن ذلك إلّا استطراداً من الغزالي وتحبّباً لنفسه والآخرين. ولم يبتعد عن استعراض الاستقراء والتمثيل وبرهان العلَّة وبرهان الدَّلالة، على المنوال نفسه من استفراغ المجهود في المحلِّ. وقد حرص الغزالي في المستصفى وفي كتبه السابقة على تأكيد القياس الساجستي وتشت عناصه. وسب ذلك أنَّ كلِّ أعاثه الأصوليَّة والمنطقيَّة ركَّزت على الصلة التي تربط الأصل بالفرع. ولم تكن هذه الصلة سوى المعنى الجامع أو العلَّة الحَفيَّة. وقد بق هذا ضمنيًّا، غير مصرّح به في أبحاث الفقهاء وأقوالهم. مثال ذلك: إنَّ النبيذ محرَّم قياساً على الخمر. رأى الإمام أنَّ التعليل ناقص على هذه الصورة وغير واضح، ولا بمكن أن تُشكّل برهاناً ونظماً ومعباراً. فلا بدّ من إبراز العلَّة أو المعنى الجامع، والتصريح به حتى يكتمل الاستدلال. ولم يكن أمامه سوى القياس الساجستي بعناصره المحدّدة وبنيته. لذلك جعل الحدّ الأوسط العلّة والمعنى الحامع، فتسسل في استدلاله : النبيذ مسكّر، وكل مسكّر حرام. فالنبيذ، إذاً، حرام، مثل الحمر.

نكتني بهذا التكسّب المقتضب لأهمّ نقاط القياس في المستصفى، فنخرج بالملاحظات التالية:

1. تشابه بحث القياس في مقدّمة المستصفى مع مثيله في المحكّ. واستخدم الغزالي فيه التعابير والمصطلحات والمعاني عينها. ولذا نقول إنَّ القياس في الكتابين سخَّر قواعده لحدمة المعاني الإسلاميّة. وقام بدوره التطبيعيّ خير قيام، فخرج باستدلال بنته أرسطويّة ومعانيه إسلاميّة.

٢. لم يتعارض القياس في مقدَّمة المستصفى مع ما تعمَّق به الإمام في

٢٣٢. الصدر نفسه، ص ٣٢.

٢٣١. المصدر نفسه، ص ٣٤.

القسطاس، بل وردت بعض الأمثلة والتعابير مشتركة بين الاثنين. وعلى الرخم من أنَّ التقسيم والاصطلاح والتركيز الغرض والمضمون والتوجّة واحد في الاثنين، إلاّ أنَّ التقسيم والاصطلاح والتركيز القرآني والردَّ على الفرق لم يكن طابع المستصفى. فقد تميّز به القسطاس فقط ٣٠. توضّعت المسألة المنطقية في المستصفى تماماً، وخصوصاً خلال تقديم الكتاب. إذ صهر الإمام فيها القياس السلجستي بالاستدلال الأصولي تصريحاً من المناس المن

الكتاب. إذ صهر الإمام .قيم القياس السلجستي بالاستدلال الاصولي المطالقي المقالي المقالي المقالي المقالي المقالية المقالية المقالية المقالية المقالية المقالية المقالية المؤلفة وأدلته. وتطابقت طرق الاستدلال وتوحدت بالمصطلحات الدينية، إضافة إلى ذكر ما يقارنها منطقًا ولفويًا. ولم يكن هذا مقتصراً على مقدمة المنطق، بل ظهر في متن عرض الأصول، بحيث نجد إدخالاً للقياس المنطقيّ في الاستدلال والحكم والتعليل. وتميّز كلّ هذا من المنخول، وهو كتاب مختص للأصول أيضاً.

هذا ما أودعناه الباب الأوّل من مقطّمات وفصول وأفكار وعرض. وقد حاولنا إعطاء كلّ موضوع قسطه من الاختيار، ووقيّنا نصيبه من التمييز، من دون تحليل الحلفيّة والغرص في أبعاد النظرة المعرفيّة. إذ أجّلنا ذلك للباب الثاني، مراعاةً للمنهج وإيفاء بالغرض. والأجدر بنا أن نحسن سبك الأفكار واستخلاص النافع جمعاً خطوط المادّة والأبحاث، فندوّن النتاجات الآتية:

١. يُعتبر الغزالي تاريخيًّا وبإجراع المواقف، أوّل مَنْ أدخل المنطق اليونانيّ إلى الأصدل الإسلاميّ بشكل عريض وواضح. وقد هاجمه نتيجة لهذا الترجّه متقدون كثر، لعل أشدَهم كان ابن تيميّة (٦٦١ – ٧٦٧هـ / ١٩٣٨ – ١٩٣٨). والأرجح أنّ الغزالي لم ينحوف في إدخاله المنطق على علوم المسلمين، بل كان غرضه تقوية الاستدلال الإسلاميّ وضبطه، وإحداث طفرة جديدة في عملية التعارض الضافة بإن الأصلاميّ وشكلت هذه الطفرة مزجاً بين التفكيرين وشكلت هذه الطفرة مزجاً بين التفكيرين واسمت المنطق باليقين الإسلاميّ.

 تبنّى الغزالي آراء أرسطو المنطقية من خلال ابن سينا. وأعلن عزل المنطق اليوناييّ عن المعرفة الفلسفيّة اليونائيّة والأرسطويّة مراراً وتكراراً، ومبناً قاله: وأمّاً المنطقيّات فلا يتعلّن شيء منها بالدين نفياً وإنباناً، بل هي نظر في طرق الأولّة والمقاييس ... " " وربَّما قيل : وإنَّه لا يمكن نزع منطق أرسطو عن فلسفته وبخاصَّة الميتافيزيقيَّة ، فالمباحث الميتافيزيقيَّة هي الصفة التي جعلت المنطق الأرسطوطاليُّ وكأنَّه علم الفكر الضروريّ المتوافق المتوحّد مع الوجود ٢٣٦٠. لكنّ الغزالي استطاع السير بالأتجاهاتُ المنطقيَّة نحو المفاهيم الإسلاميَّة والتهرُّب من اختلاطها بالمَّيتافيزيقا الأرسطويَّة قدر الإمكان. وكان عرضه لأقسام الوجود في المعيار عرضاً عامًّا ومفصولاً عن متن البحث الأساسيّ. ولم يعتبر مقولات الوجود قوالب ثابتة وصوراً خالصة تحلّ بالموجودات، على الرغم من بحثه ماورائيّات أرسطو ومقولاته مع ما داخلها من زيادات على أيدي الشراح.

٣. إجتاز الغزالي موقف المسلمين من الحدّ، وسار شوطاً أبعد من حصرهم التصوّر باللفظ. فالمسلم يرى أنّ القرآن كلام ثابت وأزليّ بمعانيه وحقيقته. وهو مصدر المعرفة والتشريع. وتجأه التفاضل معه تسقط دعوى المعارف المغايرة وكلّ تقسيم للموجودات إلى أجناس وأنواع. ولهذا لم يرَ المسلم ضرورة إدراك حقيقة الشيء بتصوّر جنسه وفصوله، وما يرافقها من تقسيات وجوديّة مرتبطة بالماورائيّات والأحناس العليا وصور العقول. بل حبس عملية التصوّر بتفسير الألفاظ وشرحها. وليس الحدّ الأصوليّ سوى تفسير لفظيّ يقيّد الاسم ويحدّه ٢٣٧. وتتمّ عمليّة الوصول إلى الحقيقة بتفسير الألفاظ، نظراً إلى أنَّ المعاني القرآنيَّة جامعة مانعة، تعرَّفنا على الوجود وحقائقه العليا. فالمطلوب تفسير هذه المعانى فقط. ولم يكتف الغزالي بهذا الموقف من الحدّ شغفاً بكمال عمليّات التصوّر. وجلب التعريف بالحدّ المكوّن من الجنس القريب والفصل نفعاً للدارس واقتفاء بابن سينا وأرسطو. ويغنينا التنويه بأنَّ الذاتيّ والعرضيّ لم يخالفا تقسمات المسلمين ومباحث اللغة العربيّة المتعلّقة باللوازم والإضافات. فلم تكن الفصول الميّزة انطباعاً في ذهنيّة المسلم، سوى الصفات الأساسيّة في اللغة وعند علماء الكلام.

الغزالي، المنقذ من الضلال، ص ٨١ ــ ٨٢.

Hamelin, Octave, Le système d'Aristote, Paris, Alcan, 1920, p. 93. . ۲ ۲٦

٣٣٧. الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، القاهرة، مطبعة محمَّد على صبيح، ١٣٤٧، جـ ٢،

ص ۲۸۹ .

٤. شدّد الغزالي على القياس الأرسطوي بقواعده الأساسية . وكان المسلمون قد عرفوا القياس الفقهي من دون شروط أرسطو. ووفض ابن تيمية قواعد المعلم الأولى ، واعتبرها تحكماً في التفكير، فارتد بالاستدلال إلى السلف. بينا تمسك الغزالي في التزكيب الأرسطوي بمغافيره. فقسم الفياس إلى ثلاثة أشكال ، وجعل ملدة الأشكال ترتكز على علاقة الضمن والتناعل بين الحدود . واعتبر عملية الربط هذه من أهم العلاقات المنطقية وأساسها . ثم وحد بين شكل القياس المرتكز على الحد العالمة في ربط الأصل بالفرع . وبهنا جعل قاعدة الاستنتاج الفقهي . يجيث تكون المنتيجان المستنتاج الفقهي . يجيث تكون المنتيجان صحيحيتين ، يُؤخذ بالأولى في العقبات وفي الثانية بالأحكام . ويستندان إلى نسق صحيحين ، يُؤخذ بالأولى في العقبات وفي الثانية بالأحكام . ويستندان إلى نسق القواعد المنابق والقياس عند الذين سبقوا القواعد المنابق والمنفون أيضاً ، ولم الأولول والفقة وكشف أغوارهما. ولم يُزجوا بين العلمين والمعرفين أيضاً ، ولم يطوعوا القالب الصوري بالخصوصيات والمائي اللائية بما فيه الكافئة عن قصد وحيي.

٥. توجّه الغزالي في كتبه المنطقية وجهة صورية من دون مواربة. ويستخدم تعيير المنطق الصوريّ حديثاً ليدل على اتفاق الفكر مع نفسه، مقابل اتفاق الفكر مع الموادق عن مجموعة التصوّرات الواقع: وهو موضوع المنطق المادّي. والمنطق الصوريّ عبارة عن مجموعة التصوّرات والأحكام والبراهين التي تقوم على جملة من العلاقات الجرّدة ٢٦٨، تتمّ خلالها عمليّة الاستدلال. وسبق الغزالي إلى ذلك، ابن سبنا، عاولاً نجريد المنطق والاعتماد على صوريّة. ولحق الإسمام أيضاً مفكّروا العصور الحديثة وأخصهم «عانوئيل كانظ» المرقة العامية وغير اللني جرّد المنطق الأرسطويّ واعتبر صور القضايا وقواعد الغياس أكمل منطق ظهر في التاريخ وأكثره انطباقاً على المعرفة العلميّة وغير العلميّة. أمّ أقام المنطق الترنسدنتالي على فكرة قبليّة

المقولة في المعرفة"٣٦. ويعتبر الغزالي، ومَن سبقه من المشائيّة الإسلاميّة، من الذين حاولوا جعل الهبكليَّة المنطقيَّة بمثابة القبليَّة للتفكير والاستنباط. وإذا جعل كانط التجربة أحد عناصر المنطق الترنسدنتالي، فإنَّ الغزالي جعل اليقين الدينيُّ والنصيُّ مادَّة الصوريّة المنطقيّة وخصوصاً في كتبه المتأخّرة. وما يمكن استنتاجه من صنيع الغزالي مفاده أنَّ اتَّجاهه البارز نحو الصوريَّة لم يكتمل، كما هي الحال عند رسل (Russel (19٧٠ – ١٨٧٢) في العصم الحديث. بل بني هذا الاتَّجاه ممزوجاً بمادّة القضايا وبطبيعة اليقين الإسلاميّ. ويمكن القول إنّ أبحاث أرسطو عينها، على امتداد الحدُّ والقضيَّة والقياس، لم تتمنَّز بعزل تامَّ بين الصوريَّة والماديَّة. وقد تعاظمت عمليَّة عزل الجانب الصوريّ في المنطق وكبرت بعد عصر الغزالي. وتدرَّجت تجريدات الألفاظ عن المعاني تاريخًا حتى تشكّلت في علاقات رمزيّة محض، همّها الترابط في ما بينها وضمن العلاقة الصوريّة المحدّدة. فأعلن ذلك ليبنتز (١٦٤٦ ـ ١٧١٦ م) Leibniz صراحة في العصر الحديث، ورسّخه رسل في ما بعد.

 إتسمت معظم كتب الغزالي المنطقية وأبحاثه المنهجية بالسمات الدينية واللغوية والأصوليَّة. ويُعتبر علم الأصول نسبة للفقه بمثابة علم المنطق للأبحاث الفلسفيَّة والعقليَّة. ويضع علم الأصول الأسس المنهجيَّة لكيفيَّة الاجتهاد والاستنتاج. وكان أوَّل مَن ركَّز هذا العلم على سياق وأسس محدَّدة الإمام الشافعي: (محمَّد بن إدريس، توفي ٢٠٤ هـ/ ٨١٩م). وينظر إلى كتابه «الرسالة» كأفضل المؤلَّفات الأصوليَّة. ولقد تأثَّر الغزالي بالإمام الشافعي وبأستاذه الجويني وبغيرهم من أئمَّة الفقه والدين. كما توسّع الغزالي بكتبه في شرح الألفاظ وعلاقاتها ودلالاتها، زيادة وتفصيلاً على ابن سينا. ويدلُّ هذا التوسُّع على السمة اللفظيَّة والاسميَّة المعبَّرة عن اللغة العربية ، والتي تؤدّي دوراً إجرائيًّا في تفسير غريب القرآن وفك إعجازه . وأوصى الإمام بشرح الألفاظ في الفقه خيراً ، وتلافيًّا لوقوع الأخطاء '٢٠ . وحضٌّ في الأصول على تملُّك الحدّ المميّز بين المحدود وغيره. وكان ابن حزم قد رأى أنَّ تحديد

٢٣٩. بُراجِع كتاب كانط، ولا سيًّا مقدَّمة (سروس). Kant, Emmanuel, Critique de la raison pure, préface de Ch. Serrus, Paris, P'U.F.,

<sup>1971.</sup> 

٢٤٠. الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ٢١.

الألفاظ الأصوليَّة ضروريَّ، كي لا تضيع الحقائق وتتشابك الألفاظ ٢١١. وأضاء تعزيف التعابير والمصطلحات وتحليلها أفق الآتجاه الدينيّ الإسلاميّ. إذ أبان اختلاط هذه المصطلحات، بينية العرض والفصول والفنون الطابع العامّ للتفكير والغرض والخلفيَّة. ومنن أمثلة ذلك: الصفة والموصوف، والمطلق والعامِّ والحاصُّ، والحكم والمحكوم عليه، والعلَّة، والتلازم، والتعاند، والميزان، وغيرها من المعانى الأصوليَّةُ واللغويَّة. وكان المتكلَّمون والفقهاء قد عرفوا قبل الغزالي قياس الغائب على الشاهد، وربطوا الحكم بالمحكوم عليه استناداً للعلَّة الجامعة. وأثبتوا تحريم الحمر لعلَّة ثابتة في الأصل وهي الإسكار ٢٤٢. لكن الغزالي التزم بعدهم بالتركيب الأرسطوي وسخّره للمعاني الإسلاميَّة. بل وجعل الميزان القرآنيُّ أساس هذا القياس، شرط إبراز العلَّة أو الأوسط. وقد بلغ الغزالي بالبحث المنهجيّ قُمَّته الإسلاميَّة والمنطقيَّة حين طوَّع الميزان، مراعاة للتركيب القياسيّ المنطقيّ من ناَّحية ، وسلّم به عرفاناً روحيًّا يحمل في طيّاته بعداً دينيًّا من ناحية أخرى. إذ إنَّ الميزان هو الحساب يوم القيامة ، يتجلَّى ذلك في قوله تعالى: «مَن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره ، ومَن يعمل مثقال ذرة شرًّا يره ٣٤٣. مثلما يرمز الميزان إلى الاصطلاح المعرفيّ الذي تُزان به الأمور منهجيًّا وصولاً لليقين الاستدلاليّ ، وربّانيًّا وصولاً للجنّة والنار والمعاد وغيرها من مسائل يوم القيامة. ويُعتبر يومُ القيامة إحدى ركائز المعرفة الأساسيّة عند الغزالي، إلى جانب معرفة الله ومعرفة النبوّة ٢٤٠. يضاف إلى كلّ ذلك اختلاط الأقيسة الشرطيّة بمفاهم التلازم والتعاند والقسمة الأصوليّة وعمليّة الاستثناء في السبر والتقسيم. وما رافقها من دلالات وأنماط أصوليّة صهرت في الكتب المنطقيّة والمفاهيم المشّانيّة صهراً، فاتخذ النهج طابعاً خاصًا ونأدّى الغرض.

٧. ركّز الغزالي على مادّة اليقين الإسلاميّة ، من نص وأحاديث شريفة ، معتبراً

٤١٪. إبن حزم، التقريب لحلة المتطلق وللمدخل إليه، تحقيق إحسان عبّاس، بيروت، مكتبة الحياة، ١٩٥٩، ص ١٢٨. ٢٤٢. السيوطي، صون المنطق والكلام عن فيّ المنطق والكلام، تعليق النشار، الفاهرة، نفقة الحائجي،

۱۹۶۷، جـ ۲، ص ۲۱. ۲۶۳. الزلزال، ۹۹/ ۷ و ۸.

إيَّاها مقدَّمات لا يرقى إليها الظنِّ، وغلِّبها على التجريب والحسِّ. ويمكننا القول إنَّ اليتين مادَّته الشريعة والقضايا العقليَّة التي لا يرقى إليها الشكُّ.

 ٨. ظهر في الفصول الثلاثة السابقة توافق عام في مسار أبحاثها ، نسبة إلى كلّ كتاب من كتب الغزالي. فأغراض الحدّ والقضيّة والقياس في المقاصد والمعيار متناسبة مع توجّه الإمام المعرفيّ، ومنسجمة بين بعضها البعض. والحال نفسها في المحكّ ومَعْدَمَة المستصفى اللذين يتشابهان ويتقاربان في موضوعاتهما. كما أنَّ ميل الإمام الإسلاميّ في المعيار، نحو بعض التعابير والمفاهم، وقع في الأبحاث الثلاثة على السواء، مع احتفاظها بطابعها المشَّائيِّ العام. ثمُّ بدأ التغيِّر يحصل على مستوى الحدّ والفضيّة والقياس معاً في المحكّ، إذ تغيّرت المصطلحات والفاهم وتثبّت الطابع الإسلاميّ شرحاً وأمثلة . فدخل الفقه ضمن فقرات كاملة . والأمر عينه في المستصفى. أما في القسطاس فكان التعمَّق القرآنيّ جذريًّا بردَّ المنطق إلى القرآن. ولم يكن هذا التحوّل مقطوعاً عن مجريات حياة الغزالي وتاريخه الفكريّ. بل تساوق مع نموّ منهجه وانتقاله من الشك إلى اليقين ومن التقليد إلى التوليد. والشأن ذاته في الكتب المنطقيّة، التي استقرّ يقينها على الأصول في نسق منطقيّ. مثلها استقرّت المعرفة على قبس إليهيّ وإشراق علويّ. واستنتج المنطق من القرآن عبر إشراق كلمة الله على المارف ومنها استخرج الميزان. وإذا ما قورنت أعمال الغزالي مع أرسطو فيمكن القول:

لم تبارح أبحاث الحدّ والقضيّة والقياس كتب الإمام وتلاها اليقين والمغالط. وقد عزلت المقولات عن مبحث الألفاظ والحدّ، ولم ينلي منها إلَّا المعيار في نهايته بشكل مختصر. وهكذا نرى أنَّ تفسيرات الألفاظ والحدود في كتب الغزالي قابلت بعض أبحاث أرسطو في كتاب المقولات وجزءاً من آرائه في الحدّ وَردَ في سياق التحليلي الثاني. كما واجه بحث القضيّة فقرات من أبحاث كتاب العبارة الأرسطويّ. أمَّا القباس فقد شابه التحليليّ الأوّل وشيئاً من التحليليّ الثاني، وخصوصاً الاستقراء والنعليل والتمثيل. وتأثَّرت أبحاث اليقين عند الغزالي بأبحاث مادَّة المنطق الأرسطويّ المحصّلة من التحليليّ الثاني وطوبيقا والسوفسطائيّ، مع تمسَّكها بالخصوصيّات الإسلاميّة. ولم يرغب الغزالي في حرفيّة تبويبه نسخ أبحاث أرسطو وتقسماته. بل سار على منوال ابن سينا تباعاً. ولا شكّ بأنّ الغزالي تأثّر بأرسطو وبتفسيرات الشرّاح والرواقيّة والمشّائيّة وتطمّت أبحاثه بهم مجتمعين،وكان ذلك من خلال ابن سينا. ولا سبّها إنّ الفياس في كتبه يضيف على التحليليّ الأوّل الأقيسة الشرطيّة والاستثنائيّة.



الباب الثاني

خلفيات الغزالي المنطقية

بُسطَ هذا الباب ليُحْسَن الاستثناس بالبحث والتعمّق في الدراسة. وتمّ اتّخاذ العزل وَالحَوْول بين ما هو قائم في الكتب وما يُفَسَّر، استناداً على ما تداعي فيها من وقائع. فاعتصم بمجموعة من المفاهم والأدوات والآراء الجديدة. وإنَّنا نستقبل معاني العلاقة المنطقيّة والمفهوم والماصدق مصطلحات ودراسات معاصرة لم يفتر ذكرها ، ولم يُحرز بها القدماء والمسلمون كسباً. وإنَّا تبلورت جميعها في العصور الحديثة. صدر عملنا عن هذا الاقتناع، ونصّبنا الخلفيّة المنطقيّة إعلاءً لفكرة التحليل وكشفاً لما هو في أعماق بنية بحث الغزالي، ولم يُشرّع جليًّا واضحاً، من الذي فتر ذكره أو نطق به عرضاً. بعكس ما تحلَّى به المنطق الحديث، في تجريده هذه المفاهم وإبرازها مستقلَّة. ولم يكن مقصود كلامنا عدم وجود بُعدَي المفهوم والماصدق عند أرسطو والغزالي. وإنَّا ملخَّص رأينا أنَّها موجودة بالقوَّة ضمن أبحاثهما، وأنَّ حروجها وتبلورها من القوّة إلى الفعل حصل حديثاً. وكان ذلك نتيجة التراكمات الطويلة وأعمال التجريد التي تمّت على يد المناطقة بعد أرسطو والمشّائيّة الإسلاميّة. واكتملت على يد المناطقة المحدثين. أريدَ في كلّ هذا تحليل الدراسة التي عُرضَت بالباب الأوّل. وأحببنا شحذ الأذهان بأعال الإمام، وتخليص الأبحاث من شوائب الغموض، فضلاً عن تجهّم طبيعتها، وحذَّرنا من الغفلة في ثنايا معانيها وطيَّات مقاصدها، وكشفنا عن بواطن أنماطها وأحكام أبعادها. وعُني بالتحليل في جملة ما عني عدم إلباس هذه الأبحاث حلَّة المفاهيم الحديثة من جهة ، وإيثار الابتعاد عن المقولة التعسَّقيَّة التي تفرض إطلاق هذه المفاهم على الغزالي والمسلمين من جهة أخرى. فني الاتجاهين نزعة قبليّة غير نقديّة ، وضَّلال في مجافاة الموضوعيّة . وقد ابتغى التحليل تفسير ما هو قائم ، فشرحنا بنية المفردات اللغويّة ودلالتها وبنية الاستدلال التركبيّة. وكان فَكّ عويص الألفاظ يرتبط ببعدها التاريخيّ ومواقع استعالها، ويعتمد المقارنة والتمايز بينها وبين غيرها من خلال تباينها أو تقاربها بين كتاب وكتاب. وأشرنا إلى ما يوحيه هذا التمايز. ثمّ بلورنا آثار المعاني الإسلاميّة التي تعمّقت وامتزجت في الأبحاث الأخيرة ، جاهدين أنْ تكون مفاهيم العلاقة والمفهوم والماصدق والأصول أدوات مساعدة في تفكيك أبعاد الحلفيّة المنطقيَّة ، وحلَّ مراميها وفعاليِّتها. وذلك في ثلاثة فصول:

## المفهوم والماصدق في منطق الغزالي

ستدام مناطقة اليونان والمسلمين على تدوير المتعلّق في بحثين هما: التصوّر والتصديق. ولقد احتلّ التصوّر جانباً عريضاً في أبحاث الغزالي؛ مثلما تبيّن من قبل. ونطمح هنا إلى الكشف عن خلفيّاته متطقيّاً وفلسفيّاً.

يرى غوبلو أنَّ الفكرة الواضحة تلك التي نتبه فيها للأحكام المكنة التي يتضمّنها التصرّر . ويضاف إلى ذلك الجهدالمتواصل للكشعف عن خلفيّات الفكرة ، وتصوّرها التصرّر . ويضاف إلى ذلك الجهدالمتواصل للكشعف عن خلفيّات الفكرة ، وتصوّرها البعدين قابلتنا المشكلة التاليف : هل تتكلم على مفهوم وماصدق التصوّرات ؟ أم الأمناء ؟ في الرأي التقليدي إنَّ بحث المفهوم والماصدق بيقيان في نطاق الأمماء ، لأنَّ اللغة الحقرة مفهوماً وماصدقاً . وخصوصاً أنَّ المناسورية بيقيان في نطاق الأمماء ، لأنَّ المناسورية منهوماً وماصدقاً . وخصوصاً أنَّ المناسورية بين كل ألفظة ومعناها ، أي تصوّرها فكرة عقلية عن تصوّراتها . فينالج المفهوم والماصدق في أبحاث الغزالي ، فإناً نمالج خلفيّه الفكرية المرتبة المبينة العالمية والمعاني الدينية . مع ضرورة التذكر بأنَّ هذه اللغة ليست سوى الأستخرجة من كينونة الفكر والتصوّر عند الذين يتداولونها ويعبّرون

بها. وكمي تتَّضح المسألة أكثر فأكثر بقال: إنَّ هذا الفكر المنطقيِّ ماصدقيًّا أو مْفهوميًّا ، لبس تحت تأثير اللغة وحسب، بل هو نتيجة طبيعة هذا الفكر المرتبط جِدليًّا باللغة. فهناك تفاعل بن تصوّرات الغزالي ومعانيه وبين تركب اللغة، ولكلِّ أثره وتأثيره على الآخر. فإذا كان منطق الغزالي ماصدقيّ الخلفيّة ، مثلاً ، فإنّا يعود للطبيعة البنيويّة لتركيب اللغة العربيّة وانفط أحكام الغزّالي الفكريّة، أي تصوّراته وحدوده المستعملة. ويؤدّي هذا التفاعل بين التصوّر واللغة إلى النتاج الذي بين أبدينا .

وننفلت بعد هذا إلى معالجة مسألتَى اللههوم والماصدق عند الغزالي. آخذين بعين الامتبار تأثيرات اللغة وأرسطو وابن سينا والإسميّين والمعانى الإسلاميّة عوامل فاعلة في خلفيَّته وقبليَّته ورؤيته. وسنوضّح في البداية معاني المفهوم والماصدق وكيف دارت الأبحاث حولها، مكوّنين في ذلك فكرة نقيّة عنهما: يوجد الاسم موضوعاً أو محمولاً في القضيّة، ويكون هذا الاسم اسماً لشيء أو لعدّة أشياء، ولفرد أو لعدّة أفراد، ينطق عليها أو يصدق عليها. كما يحمل على كل اسم من الأسماء صفة أو صفات، ترتبط بالشيء نفسه تارة وتُحمل عليه عرضاً تارة أخرى. فلكلّ اسم، إذاً، اتَّجاهان: اتُّجاه المفهوم، أي مجموعة الصفات التي تحمل على صنف أو أفراد. واتَّجاه الما صدق، أي الإشارة إلى أفراد أو أشياء يتحقَّق فيها الاسم ويصدق عليها. والمثال الواضح في تاريخ المنطق لفظة : (الإنسان)، ماصدقها زيد وعمرو... أمَّا مفهومها فالحيوانيَّة والناطقيَّة. وقد تناول معظم المناطقة هذين المعنيين بالشرح وإبداء الرأي. وكان أفضل مَن أغنى المفهُّوم والماصدق الفيلسوف المعاصر غوبلو. فالمفهوم عنده هو عدد الصفات للصورة الذهنيّة التي تكوّن صنفاً. أمّا الماصدق فهو عدد الأفراد الذين تصفهم الصورة الذهنيّة ويندرجون ضمنها شمولاً". وخاض غوبلو في العلاقة بين المفهوم والماصدق، وارتأى أنَّه إذا كان الحدَّ كليًّا، أيّ تصوّراً شاملاً، فإنَّ ماصدقه يكون لانهائيًّا، وإذا كان مفرداً فإنَّ مفهومه لانهائيٌّ. وتجدر الإشارة إلى أنَّ المفهوم والماصدق يتقرِّران عندما نقيم علاقة احتواء وتضمَّن بين حدّين. ولم يقف غويلو في شروحه على العلاقة العكسية بين المفهوم والماصدق، إنا وستم أبحائه في المفهوم ووسمه بميسم مجموع الصفات الأساسية والعرضية للصنف، وقدّره على هذا المعنى. فقبيل فيه: إنه جعل التصوّر الماصدقيّ يدخل في التصوّر المفهوميّ والمناصدةيّ، أخد به غويلو وأيده. ومن ثمّ انقلبت العلاقة بين التصوّرين، المفهوميّ والماصدقيّ، إلى علاقة طرديّة. يمعني أن الزيادة بالمفهوم برافقها زيادة في الماصدق، والنقص في أحدهما برافقه المفهم الحديثة تنطلبه مسألة التعمّق في خلفيّات التصرّر من يُتمكّن من بلورة تصوّرات الغزالي وتحليلها والتبحر في خلفيّاتها شرحاً وتفصيلاً لمانيها. وفي نطاق هذا الغرض ستتعرّف على أقسام المفهوم وتحديده وأيضاً.

ينقسم المفهوم حسيا اتفق عليه حديثاً إلى مفهوم جوهريّ ومفهوم ذاتيّ ومفهوم موريّ ومفهوم ذاتيّ ومفهوم مورعيّ. يعبّر عن الأخيرُ بالأجنية بـ (Compréhension) ، مقابل الماصدق (Extension) . ويقصد بالمفهوم الجوهريّ مجموع الأوصاف الجوهريّة التي تكوّن صنفاً. ويجب أن تذكّر بمجموعها من دون أن يسقط صنف واحد منها ، حتى تعبّر عمدًا الفهم اتقاقيًا لأنّ هذه عن تصوّر هذا الفهم اتقاقيًا لأنّ هذه الصفات الجوهريّة المجتمعة ليست سوى اتّفاق قائم معتبر إيّاها جوهريّة.

ويعني المفهوم الذاتي مجموع الصفات التي تتكوّن في ذهن الفرد. فتصوّر المفهوم بهذه الطريقة ذاتيّ ونسبيّ، وربّها اختلف على هذه الصفات بين فرد وآخر.

أمًّا المفهوم الموضوعي فجيموعة الصفات الجوهرية والعرضية المتحققة في كلّ أفراد الشيء الذي يحمل عليه المفهوم. ولم يقصد المناطقة، حديثًا، بالمفهوم الموضوعيّ المطلقة". إنَّا كان همهم جعل (Comprehension) يتصوّر الحدود يخلق الصفات المحمولة الممبرة عن ذلك التجريد الذي يحمل على الأنواع حمل المثال أو الفكرة المثل المطلقة. وقد ذكر الغزالي، كما سنرى لفظة الاستغراق في المميار وشرحها من المنظار المفهوميّ. بيَّلَدُ أَنَّنا سنكني هنا بمتابعة المفاهم الحديثة. وإذا خَيِّرًا بين هذه الشروح للمفهوم، فسنعتمد من بينها المفهوم الموضوعيّ في تقويم تصوّرات الإمام الشروح للمفهوم، فسنعتمد من بينها المفهوم الموضوعيّ في تقويم تصوّرات الإمام

ومفرداته ، علماً أنَّه تواجهنا صعوبات جمَّة في تحديد خلفيَّة ألفاظه. ولاسيُّما إنَّ تُوضيحها من الجانب المفهوميّ أو الماصدقيّ يتطلّب عودة إلى منشأ اللغة، وأصلها، والظروف البتاريخيَّة التي دعت إلى قبولها ، إضافة إلى ما طرأ عليها من تغييرات متتابعة . وبما أنَّ هذه الدراسة «الألسنية» والبنيويَّة للغة خارجة عن نطاقنا، فإنَّنا سنأخذ بتقويم اللفظة معنيَّ ومفهوماً. ومن ثمَّ نحدُّد دواعي استخدامها استخداماً منطقيًّا ، أو شرعبًا ، مع خلفيّة التصوّرات التي توحيها هذه اللفظة . ولكن لا تلبث أن تصادفنا الصماب، فاللفظة تختلف في دلالتها من عصر إلى عصر، فلا بدّ، إذاً، من دراسة المفردات في دورها الإجرائيّ. وغايته قبول تطوير الاشتقاق اللغويّ وإدخال المفردات توافقاً مع التقدُّم العلميّ في المجالات كافة ، ولاسيُّها المنطقيَّة والفلسفيَّة. ولهذا من الضرورة تطويع المفردات العربيّة حديثاً وتطويرها لتخدم في تركيبها الدور المنطقيّ والعاميّ حاليًّا. مثلا خدمت عدّة أدوار في عصر الغزالي. والغريب أنّ مفهوميّة هذه الألفاظ لم تبرح التصوّرات الشرعيّة. وتكمن في هذا الاحتباس أخطار كثيرة من الجمود والتحجّر. وكي نزيل الجمود عن التصوّر للمفهوم الموضوعيّ يجب أن لا نجعله مفهوماً للألفاظ مطلقاً لكلِّ العصور. بل نُقَوِّم الصفات الجوهريَّة والعرضيَّة للحدّ نسبةً لارتباطها بالدور الإجرائيّ وطبيعة العصر.

ونذكر أخيراً أنّنا سنستعين بهذه المفاهيم والمنطلقات في تحليلنا للمفهوم عند الغزالي. وسنصطلح على الاستغراق تعبيراً عن العلاقة المفهوميَّة في تصوَّر حدَّيُّ القضيَّة . وارتباطها. وعلى الشمول والتضمّن عندما نلغي تصوّر العلاقة مستنداً على المنظار الما صدقيّ. ولقد سبق تحديد الما صدق بأنّه مجموعة الوحدات التي يشملها اللفظ. لذا فإنَّ الماصَّدقِ ذو تصوَّر اندراجيّ لعلاقة الأجناس والأنواع. وتُتبلور من خلاله نظرة الأفراد المعيّنة والاتّجاه الاسميّ. وزيادة على ذلك فإنّ مسألة مفهوميّة هذا المنطق أو ماصدقيَّته مسألة شائكة لا يمكن الحكم فيها بسرعة. ولاسيَّما إنَّها أثارت جدالاً طويلاً في العصر الحديث. وإليك هذا المثال التوضيحيّ لصعوبة الحكم في النظرة المنطقيّة : القضيّة الكلاسيكيّة ، كلّ إنسان فان. فالإنسان أحد الفانين عند أصحاب النظرة الماصدقيَّة ، والعلاقة المتصوَّرة هنا هي إدراج الموضوع في صنف ما. بينما يرى المفهوميّون أنَّ قضيّة الإنسان فانٍ، لا يراد بها إدراج الإنسان في صنف الفانين. إنَّا

تحصل بحمل صفة الفناء على الإنسان ، أو بالأحرى: إنّ الفناء مستغرق في الإنسان وحالاً فيه . حتى إنّ التصنيف الماصدقيّ ليس إلّا وضعيّة مشتقة ومندرجة في عمليّة التمريف. مع العلم أنّ التمريف الحقيقيّ في لبّ نظرته يتمثّل في البعد المفهوميّ ، لأنّه يعتمد على ذكر الجنس والفصل ، فإذا كان القرد يتنمي إلى صنف الحيوانات الثدييّة فلأنّ له صفاتها ، ولأنّه مأخوذ في الاستغراق بها ، أي تحلّ فيه هذه الصفة ، الماهيّة ، فلأنّ له صفاتها ، ولأنّ معوبة النظر إلى المنظق من الجانب المفهوميّ أو الماصدقيّ في ومستغرقة فيه . وتكنّ صعوبة النظر إلى المنظق من الجانب المفهوميّ أو الماصدقيّ في تحلقيّهم المنطقيّة ، بل علينا أنّ المناطقة اليونان والمسلمين لم يأخذوا انتجاهاً علنيًا في خلقيّهم المنطقيّة ، بل علينا أن

وبختلف الأمر في العصم الحديث، فـ « ديكارت » و «غاليلو» وغيرهما بقيمون منهجهم على فكرة الكم وبالتالي الماصدق. بينما يرى غوبلو، وهاملان، ورابييه، أنَّ للمنطق اتجاهاً كيفياً ضروريّاً يعرّفنا على أصناف النوع من خلال الصفة". والذي يُحيّر أن الأمر أنّ أرسطو أقام تصوّر القضايا على فكرة المفهوم. بينها كان تصوّره لتضمّن حدود القياس ذا بعد ماصدقيّ. وجلاء الأمر، أنّ ما جاء في مقدّمة المنطق ملحَّصه أنَّ أرسطو ينظر إلى العلاقة بيِّن الموضوع والمحمول نظرة حمل الصفات على الجوهر. فيكون مفهومٌ ما مستغرقاً في الجوهر، أو يكون الجوهر مستغرقاً بمفهوم ما. وليس الكلِّي سوى الإشارة إلى الماهية. بينها لم يدان التضمِّن شك في علاقة القياس، وخصوصاً في الشكل الأوّل. وكان الأكبر والأوسط والأصغر ذا نظرة ماصدقيّة ، لم تنتف من رؤية أرسطو. ولعلّ هذا الامتراج المفهوميّ الماصدقيّ حرّك شكوك الذين جاؤواً بعد أرسطو، خصوصاً مناطقة العصر الحديث. إذ إنّ الشرّاح والمسلمين قديماً ركَّزوا كثيراً على الاتَّجاه الماصدقيُّ ، وقد كان الاسميّون في المدرسة المنطقيّة في طليعة أصحاب هذا الاتَّجاه. وذكر غوبلو أيضاً أنَّ العلاقة بين المفهوم والماصدق علاقة وثيقة وكلَّية. إذ يمكن استبدال العلاقة المفهوميّة بعلاقة ماصدقيّة والعكس صحيح<sup>٧</sup>. ومن ألمّ يستند المنطق الصوريّ على المفهوم وعلى الماصدق. وقد قامت محاولات حديثة لتصوير عملية الشمول أو الاستغراق في دوائر. تمثّل الواحد منها الحدّ، بحيث يقع الشمول الماصدقيّ بإدخال الدائرة الصغيرة في الكبرى. ويقع الاستغراق المفهوميّ عبر حلول المحمول الأكبر في الحد الأصغر.

فلا بد من تبيان البعدين والخلفيِّتين في منطق الغزالي ، وخصوصاً إنَّه أورد شبئاً منها، كما سنرى، آخذين بعين الاعتبار أهميّة البعد الماصدقيّ في فكرة المنطق الشكليّ الإسميّ ، وفعل ذلك في المسلمين؛ مع الوعي لطبيعة اللغة العربيّة المبنيّة على فكرة المتعيّنات المفردة في الألفاظ والمترادفات.

لقد ذُكر في مسطّح الاستغراق ضمن المقدّمة المنطقيّة أنّ القضايا السالبة محمولها مستغرق. وأنَّ القضايا الكلَّيَّة محمولها مستغرق في موضوعها أيضاً. لكن الاستغراق في الأحكام السلبيّة ليس استغراقاً بمعنى حلول الصفة والمحمول في الموضوع. إنّا الاستغراق فيها يعنى ننى الصفة بأكملها عن الموضوع^.

وقد طلع هاملتون في العصم الحديث برأى مفاده أنَّ دارس المنطق ينظر إلى مسألة الاستغراق وهو يفكّر في أنَّ للموضوع والمحمول كمّاً وأفراداً؛ وأنَّ الحمل يتمّ سواء بالإيجاب والسلب، بأن نُدخل كلّ أفراد الموضوع أو بعضها، أو نستبعدها عن كلّ أو بعض أفراد المحمول، فالحمل يرتدّ بالنهاية إلى وضع صلة بين الأصناف. ثمّ يخاص إلى التأكيد على ضرورة ذكر كمّ المحمول توخّياً للدقّة والشمول. ومثاله : كلُّ إنسان فانٍ ، المحمول أعمّ من الموضوع ، وعليه يجب أن نعبّر عن ذلك بالقول ، كلُّ إنسان هو بعض الفانين. إنتقدت نظريّة كمّ المحمول من عدّة مناطقة ، حديثاً ، ولم يلاحظ فيها غوبلو تجديداً ، لأنَّ نظريَّة القياس الأرسطويَّة القديمة تعتمد ضمناً في جرء منها البعد الماصدقيّ. وترى الاستغراق أحياناً من الوجهة الشموليّة، ويتجلّى ذلك في القاعدتين الرئيسيتين للسلجستي وهما: أن لا يستغرق حدّ في النتيجة ما لم يكن مستغرقاً في المقدّمات، وأن يكون الحدّ الأوسط مستغرقاً مرّة على الأقلِّ في إحدى المقدّمتين. ويعقّب غوبلو، بأنّ كلّ ما فعله هاملتون يكمن بإظهاره أنّ محمول القضايا السالمة بمكن أن ينظر إليه باعتباره غير مستغرق ١٠. وسب ذلك أنّ رؤية

Ibid., pp. 82 - 84.

٨. بدوي، المنطق الصوريّ والرياضيّ، ص ١٢٠.

٩. المرجع نفسه، ص١١٧.

١٠. المرجع نفسه، ص ٢٧٧.

هاملتهن , ؤية ماصدقيَّة , بينها رؤية أرسطو مزيج من الماصدق والمفهوم. وقد اعتمدنا تعيير الاستغراق في الرؤية المفهوميّة، لذلك فإنّ محمول القضايا السالية مستغرق. وبيان ذلك المثال التالي: زيدٌ ليس مريضاً. إذا نظرنا إلى المحمول، مريض، من ناحية الماصدَّق وجدناه غير مستغرق، لأنَّ أفراداً آخرين غير زيد ليسوا مرضم.. إنَّا المقصود النظر إلى، مريض، من ناحية المفهوم، والتحدُّث عنه باعتباره منفيًّا بأكمله عن الموضوع. ولا مجال للكلام عن الكمّ القابل للعدّ، فالمعاني المجرّدة لا تُحصى وهي تحمل حلولاً ومفاهم على الموضوع أو تنزع عنه كليّة ١١. وتظهر صعوبة التمييز بين البعد المفهوميّ والماصدقيّ في اللغة العربيّة ، إذَّ تنعدم في هذه اللغة الرابطة في القضيّة أو ما يُسمّى فعل الكنونة في اللغات الأوروبيّة. (To be) و (Être). وتظهر الرابطة عربيّاً بشكل مضمر وضمنيّ. ويرى غوبلو أنَّ هذا الفعل يحدّد علاقة ما بين: (س، عالم) و(س، مريض) مثلاً. ويقيم نسبة بين فلان وصفة تُحمل عليه ١٢. أي إنَّه بجعل الموضوع يؤخذ في الاستغراق بالمحمول نفياً أو إثباتاً من الناحية الصوريّة. وربّما كان لفعل الكينونة عمل مادّي؛ لكنّه يخرج عن طبيعة بحثنا. واتّضحت الرابطة عند هاملتون، الذي جعلها محور النظر إلى القضيّة من ناحيتي المفهوم والماصدق. إذا فُسَّرت القضيَّة من جهة المفهوم فإنَّ الرابطة تعني أنَّ الموضُّوع مأخوذ في الإستغراق بالمحمول. ـ أي بحلّ المحمول، الصفة، في الموضوع. ـ وإذا فُسّرت القضيّة على أساس الماصدق، فإنَّ الموضوع يكون متضمّناً في المحمول. \_ أي يشتمل المحمول على الموضوع، شمول الصنف على أحد أفراده" -.

وهذا الاستطراد مردّه تبيان صعوبة توضيح أحد البعدين في القضايا المنطقيّة التي تُكتب باللغة العربيّة. فالواجب تحليل التصوّر وإبراز الرابطة الضمنيّة والمضمرة تسهيلاً لتقويم عملية ربط المحمول بالموضوع استغراقاً أو شمولاً. وسنعمد على الرغم من صعوبة التقويم الموضوعيّ في هذا المجال إلى دراسة منطق الغزالي إحاطة بالمسألة وتركيزاً لها قدر المستطاع.

١١. المرجع نفسه، ص ١٢٠.

<sup>. 11</sup> 

Goblot, Op. cit., pp. 183 - 184 Tricot, Op. cit., pp. 108 - 109.

<sup>. 14</sup> 

فليقسم البحث المفهوميّ والماصدقيّ بحسب المواضيع التالية :

١. خلفيّة المفهوم والماصدق في :

أ - كملّ من المفردات والمصطلحات متغبّرة متطوّرة بين كتاب وآخر. ب \_ ربط الموضوع بالمحمول من خلال القضيّة.

ج ... أساس العلاقة القياسيّة داخل كل كتاب من كتب الإمام بتبدّلها وتعدّدها.

 ٢. نظرة الغزالي العامّة للمسألة والنصوص التي صرّح بها علناً ، وحدّد فيها معنى المفهوم والماصدق.

ولتبدأ المعالجة في المفردات والمصطلحات، وهي كثيرة متنوّعة بعض الأحيان بين كتاب وآخر. ولهذه الألفاظ خلفيّات منطقيّة لا بدّ من الإلمام بها. فلقد استخدم الغزالي لفظة المطابقة في معظم كتبه. ويوحى هذا التعبير بنوع من التطابق والتساوي بين لفظتين أو لفظة ومعنى ، بحيث يتساوى الطرفان. وهذا التساوي نوع من العلاقة الماديّة الرياضيّة ، ممّا يخلع على المفردات النظرة إلى أفراد وفرة وكثرة متتشرة . وتعدّد الأفراد يبعث الخلفيّة الماصدقيّة التي تتساوى فيها دوائر الألفاظ والمعاني وتتطابق تبعاً لشمولها على حدود معيّنة. ويعلمنا غير النطابق بعلاقة الأفراد غير المتساوين، أي بحضور الأكبر والأصغر بينهم. وتنمَّق الخلفيَّة الماصدقيَّة خلفيَّة لغويَّة ؛ إذ إنَّ اللغة العربيّة غنيّة بالمترادفات المعبّرة عن أفراد مشخصة . بحيث يكون للفرد المشخّص، سواء أكان إنساناً أو حيواناً أو جاداً ، مجموعة من الأسماء الكثيرة المعبّرة عن معناه . فالأسد هو: (الليث، الغضنفر، الهزبر، السبع). ويدخل الترابط الجدليّ بين طبيعة تصوّر علاقة التطابق المنطقيّة، ماصدقيّاً عند الغزالي، وبين طبيعة التركيب البنيويّ للغة العربيّة، ويحدث الفعل والتفاعل بينها. وإذا لم تكن علاقة الحدود علاقة تطابق فهي علاقة تضمين وتضمّن. ويُعبِّر التضمّن عن الشمول الماصدقيّ، ويوحى بأنَّ اللفظة متضمَّنة في معنى أشمل. فينشأ من ذلك تصوَّر أعمَّ وتصوّر أحصَّ، وتصوَّر كلِّي يحتوي على الجزئيِّ ويشمله. ويستهلك التضمُّن والتضمين أصوليًّا ، إذ يقول أبو البقاء: «... وجاز تضمين اللازم المتعدّي...، ". فينزل

<sup>14.</sup> الكفوى، الكليّات، ص ١٠٨.

التعريف منزلة دخول اللازم في المتعدّي، أي إنّ المتعدّي أشمل وأوسع دائرة وأفراداً منّ اللازم.

واستعمل الغزالي مصطلحين مختلفين في كتبه ليعبر عن مفهوم منطقي واحد. فاستخدم، مثلاً، لفظ المعين في دالحك والمستصفىء، ولفظ الجزئي في الكتب الباقية. وعلى الرغم من التشابه الظاهري في معنى ودور التعيرين، إلّا أنّ لكل تصور منها ولائته وأبعاده. فالمين يثير إلى العبن المحدّق، وهذا عمل الاسم في اللغة العربية، وهو وضع الحدّ المقرد في المنظن. ممنا يؤدّي دور البعد الماصدقي القائم على أساس اندواج المؤدد بعضها فوق بعض، بحيث يشمل أعمها أخصها، فإلمين لبس سوى التصور المقرد للمجودات، وهو الركن الأساسي في البعد الماصدقي. ولا تطال لفظة التعيين المقرد منها المشخص، أي ذلك الواحد الفرد. ويقابل هذا التعيير، الجزئي، الذي يقم موقع البعدين: بعد الجزء، الفرد المتشارك مع غيره في تكوين الكلّ. ومن شم قدره فال القطاع من المعنى الشامل، فالحلقية، ماصدقية.

والبعد الثاني يُقهم منه الجزء المشارك بمفهوم أو صفة ، أو الحمل المستغرق في القطاع والجزء . وإذا عدنا إلى تعبير الجزء نراه ذا مصدر أوسطوي أساساً. فليس مستهجاً أن يتوقر به الفهوم والماصدق يتداخلان معاً في إخراج دلالته . ولا عجب أن يخدم الجزء البُعدين ويوجي بهما . وهكذا يتعدّى تعبير الجزء تعبير التعبين، فيتقيّد الأخير بحدود تصوّر الفرد وحسب . ويتسع الجزء ليُحسن تصوّر الشركة في مفهوم اللفظ ، أي اشتراك المعنى في جزء من الصفة . ومن ثمّ عدم استغراق الصفة كليًا في المغي

استعمل الغزالي أيضاً تعبيري المطلق والكلّي. والإطلاق اصطلاح ورد في كتب الغزالي ذات الاتجاهات الإسلاميّة الواضحة، مثل : «المحكّ والمستصفى». وهو يحمل في معناه العموميّة، لكنّه استثناء يكتسب البّعدين المنطقيّن: بعد مفهوميّ وآخر ماصديّ. ولعلّ الإطلاق، لغزيًّا، يدلّ على التجريد وعلى الواحد غير الميّنُ<sup>4</sup>.

١٥. الجرجاني، التعريفات، ص ١٤٩.

وقد قلنا استثناء لأنّنا لحظنا في تحليلنا للمفردات حتى الآن أنّ معظم تعابير الكتب الإسلامّة ذات معد ماصدقرً.

أمَّا الإطلاق فبوحى بحمل الصفة وتعميمها وإطلاقها على المعيِّن ، ممَّا يخدم البعد المفهوميّ. ويبقى الإيماء والتأويل المفهوميّان ضعيفين أمام تفسير معنى لفظ المطلق لغويًّا. فهو يدلُّ على غير المعيّن ، أي اسم الجنس الذي يشمل عدَّة معيّنات. ويتلاءم اتَّجاه اللفظ مع البعد الماصدقيُّ وخلفيُّة الإمام التي وردت في كتبه ذات الطابع الإسلاميّ. بينا يُعبّر اصطلاح الكلّي عن الكلّ المجموع الشامل للأفراد. والكلّية لغويًّا هي الصاَّحة لقبول الكثرة. والبعد الذي تقدُّمه اللفظة بعد ماصدقيٌّ، بينا الكلِّ في (Tout, All) ، بستخدم بمعنيين: الجمع والشمول اللغة الأوروبيّة، الماصدقيّ ، ومعنى المأخوذ في الاستغراق كليًّا بصفة ما . وجاء العامّ والحاصّ في كتب الغزالي مماثلاً للكلِّي والجزئيّ ورديفاً لها. وعلاوة على الفرق بين هذه المعاني فإنّ اصطلاح العامّ والخاصّ اللَّذين وردا في مجال المعاني الإسلاميّة عبّرا عن النصوّر الماصدقيّ المنطقيّ. وتسبغ اللغة العربيّة عليهما سمة دلالتها وبنيتها ، مثلما تنزلهما الأصول الفقهيَّة منزلة ألفاظها وعلَّومها ، كما سيتُضح في الفصل الثالث من هذا الباب. ويدلُّ العامّ على الشمول، فالعامّ يشمل أعياناً ويطلق ذهنيًّا تعبيراً عن الأفراد. ويعني العامّ في العربيّة الرهط والقوم ً أ . وكل هذه الأمور ليست سوى تصوّرات ماصدقيَّة تنظرُ إلى المعانى والألفاظ من خلال رؤية الأفراد المُسخَّصة وما يجمعها أو يعمُّها. أمَّا الخاصّ فيأخذ سبيل التصوّر الشخصيّ المفرد. وترد رؤية الموجودات المفردة إلى خلفيَّة التصنيف الماصدقيَّة. ولهذا نجد الكلِّي والجزئيُّ ربُّها حملًا في معانيهما إمكانيَّة تصوّر حدود مستغرقة وحلول الصفة أو الحمل في الكلّ. بينما العامّ والحاصّ بركبان مركب البعد الماصدقيّ بوضوح.

ولم تخلُّ مصطلحات الغزالي من السمة الفهوميّة ، فلقد استعمل ألفاظ الذاتيّ واللازم والعرضيّ ، وكلّها تتمّ عن الصفة والحمل والفهوم المقرّم للشيء أو غير المقوّم. – أي الصفات الجوهريّة والعرضيّة – وترتدّ هذه المصطلحات إلى ابن سينا وأرسطو، فهي ، إذاً ، من طبيعة التصوّر المنطقيّ اليونائيّ. وبهذا يمكن الاقرار

باختلاط الطابعين الماصدقيّ والمفهوميّ في مصطلحات الغزالي بحسب الشروح التي قدَّمت. ويسلك الغزالي في لفظة الجنس مسلك ابن سينا والمناطقة. ويشيع التعبير في معنى الكلَّى الذي يضمَّ أنواعاً عدَّة أو أشياء كثيرة ؛ فهو ماصدقيَّ . كما يرَّى الغزالي ، في غير موَّضْع من كتبه، أنَّ الجنس بفيد الجواب عمَّا هو. وبهذا يعطيه بعداً مفهوميًّا، فنتصوّره بدور ماهيّة الشيء، ويفيد جواب السائل عن الشيء. ولم يكن الجنس في هذا الفهم الماهويّ من نبعات معاني الغزالي الخاصّة، بل كان امتداداً للمدرسة البونانيّة عبر ابن سينا. ويمكن التذكير أنّ البعد المفهوميّ يعود امتداده إلى خارج مفردات الغزالي الخاصّة ومعانيه الإسلاميّة. ولاسيّما إنّ اللغة العربيّة ورد فيها اسم الجنس واسم العلم، لكنَّ هذا التقسيم بني من الوجهة المنطقيَّة ماصدقيًّا. فاسم العلم بدلَّ على الفرد المعيِّن، وبحصَّ الشيء المفرد، مثل بيروت، أو المعنى غير المقصور على الفرد. إذ ينطبق على أفراد كثيرة مثل رجل٬۲۰ . أمَّا اسم الجنس فهو صفة أو صورة تطلق على فرد معيّن ثم تشمل أفراد جنسه مثل قولنًا (صاحب اللبد) ، فهي صورة تمثّل صنف الأسدكلّه، وتنطبق على كلّ فرد من أفراده^^. ولهذا قيل إنّ التقسيم اللغويّ أقرب إلى البعد الماصدقيّ منه إلى المفهوميّ الحلوليّ. فاسم الجنس ينطلق من الفرد وصفته ويعمّم على الأفراد، فالصفة الكَلّية للأفراد تبقىٰ خاصّة وملحقة بتصوّر ماصدقيّ أساساً.

وإذا انتقلنا إلى معنى الحمل والمحمول وما يقال عن الشيء، بمعنى قاطيغوري، نجد أنَّ التعبير قد ورد عند ابن سينا والفارابي، بل هو استمرار لفكرة أوسطو وكلامه عن الحمل والمقول. وما يجعل أو ما يقال يعني حمل الصفة وحلولها في جوهر ما، فالبعد المفهوري واضح وبين. لكن ليس من الضروري أن يكون المسلمون وقبلهم أشياع أوسطو قد جعلوا الحمل يدور حول البعد المفهوميّ. فربّها فهموا الحمل عمليّة تضمين وشمول. وخصوصاً عندما جعل المسلمون التركيب القياسيّ بيدأ بالمقدّم، الصغرى، كما ذكرنا في الباب الأول. فاعتمدوا بذلك التسلسل التصنيعيّ للأفراد، إذ

١٧. حسن، عبَّاس، النحو الواقي، مصر، دار المعارف، ١٩٦٠، جـ١، ص ١٩٨ ــ ٢٠٤.

۱۸. المرجع نفسه، ص۲۰۳ ـ ۲۰۹.

يدخل الحدّ الأصغر ضمن الحدّ الأوسع ويكوّن أحد أفراده، والحدّ الأوسع هو الأوسط في الصغرى. ثم يتتابع التدرُّجُ الكمَّى في المقدِّمة الثانية الكبرى، فيلِج الأوسط في المحمول أو في الحدّ الأكبر، مكوّناً أحد أفراده. ولم يكن هذا التسلسل قد ورد غشوائيًّا، إنَّا عبّر عن خلفيّة تداخل الحدود بعمقها المنطقيّ، وبكيفيّة تصوّرها وتصديقها عند المسلمين والغزالي. لأنّهم استوعبوا الاستدلال من خلال أرضيّة الأفراد والمشخّصات وما يجمعها من صنف أو جنس شامل. وتمثّلوها على هذا النحو لغة وطابعاً ذهنيًّا. فإذا كانت لفظة الحمل بمعناها المنطقيّ الأساسيّ ذات بعد مفهوميّ ، تعنى حلول المفهوم في الموضوع ، فإنّ الحمل عمليًّا عند الإمام كان للتعبير عن الحد الذي يشمل الموضوع. وكان المسلمون واضحين في دور الحمل وفي فهمه وترتب مقدّماته القياسيّة. وأعطوا هذا الحمل دوراً وبعداً وفهماً ماصدقيّاً. ظهر في استدلالاتهم كانَّة وفي أعالهم على الصعيد الإجرائيّ خلال الحكم الدينيّ.

واستبدل الغزالي كلمة الحكم بالمحمول في كتبه ذات الصبغة الإسلاميّة الواضحة . واصطلاح الحكم يعني منطقيًّا القضيّة برمّنها ، كما يرى غوبلو ، بحيث يجعل هذا الأخير للحكم نَاحيتين ماديّة وصوريّة. وما يعنينا هنا الناحية الصوريّة التي تدرس تقرير الحكم وصورته الجوهريّة ، كما تتفحّص علاقة الإيجاب والسلب في عمليّة الحكم . ويستشهد غوبلو بكتاب «كانط» (نقد العقل المجرّد). ولا سما إنّ كانط جعل الحكم يقوم على الأسس التالية : الكيفيَّة أو الكَّيَّة أو الإضافة أو الجهة. ويُشدُّد غوبلو على الحكم من الوجهتين الكيفيّة (السلب والايجاب) والكيّة (الكلّى والجزئيّ). ثم يشير إلى نوع الأحكام رابطاً إيّاها بكيفيّة الحمل إثباتاً أو نفيًّا ١٩. وبهذًا الربط يتحدّد دور المحمول في إثبات الحكم أو نفيه ، ويتحدّد شمول الحكم على كلّ أفراد الموضوع أو على جزء منهم. ولم يرغب غوبلو في النظر إلى الحمل وإلى الحكم برمَّته على أساس التضمَّن، بل على أساس حمل الصفة إثباتاً أو نفيًّا ٢. بمعنى أنْ يكون المحمول مستغرقاً أو غير مستغرق ، لأنّ تحليله لحدود المنطق مفهوميّ البعد. ولم يأخذ الغزالي بهذه الشعاب في استخدامه اصطلاح الحكم، إنَّا كان منفعلاً ومأخوذاً

بالتعبيرات الشرعيّة. إذ الحكم «عبارة عن حكم الله تعالى المتعلّق بأفعال المُكلَّفين ٢١٠. فالحكم هنا يعني إسناد معني لآخر بفرضيَّة القطع والبتّ والتقويم والحفظ. وسيأخذ هذا المعنى المنزِّل طسعة الأمر والمأمور، والواجب والتكليف. والحكم يعني التقرير إسلاميًّا ، فيمكن أن نقول إنَّه يقصد القضيَّة المنطقية الإسلاميَّة صدقاً ، تحت حتميَّة التكليف الشرعيِّ. ولا وحشة أن يعطى موضع إطلاق المفهوم على الموضوع أو المحكوم عليه. فيتكلُّف إطلاق الحكم كلفة عمليَّة الحلول المفهوميَّة. لكنَّنا بغية تسديد الصواب نتعدّى تفسير الحكم ونجول في فسحات تحليله. فنعثر على تركيب منطقيّ، لا يرغب في بلوغ الفكر التحليليّ والخلفيّة التصوريّة المجرّدة، ولم يكن مراده البياضيَّة والإنسانيَّة. إنَّا كان الحكم لديه تعبيراً بارزاً يؤدِّي دور المحمول تحت ضرورات واعتبارات أملتها ألفاظ الفقهاء وتعبيراتهم. فالحكم اصطلاحاً لم يذهب لحيّز الخلفيّة المفهوميّة ولم يكن مقصود الغزالي ذلك. لذا انحصر الأمر في التعبير الإسلاميّ اسميًّا، وبمضمون الفكر معنوياً. وقد حلّ الحكم مكان اللفظ المنطقيّ التاريخيُّ المعهود (الحمل). ولا غبار على هذا التحليل، لأنَّ كلِّ نقيض له يؤكُّد وجود البعد المفهوميّ عقليًّا يتنافى مع طبيعة المفردات اللغويّة العربيّة ، وحال تصوّر مناطقة المسلمين للحدود. وتجدر الإشارة إلى أن تعبيري الحكم والمحكوم عليه الإسلاميّين رافقها مصطلحات تجانس فهم دورهما ، كالمطلق والعامّ. وكنا حلّلنا معنى الإطلاق وحدود اللفظة توصلنا إلى القول بوجود خلفيّة مفهوميّة ضمن حدود إطلاق الصفات الإسلاميّة. وإن الإطلاق ليس سوى الحكم الدينيّ الشموليّ أيضاً. وكذلك العامّ المعبّر عن عموميّة الحدّ وشموله على الأفراد. ممًّا يثبت الرأي بأنَّ الحلفيّة النفسيّة والتصوّريّة للغزالي يمكن أن تكون مزدوجة. وأنّ الإطلاق والحكم والعموميَّة تعابير دينيَّة لها ارتباطها ببعد مفهوميٌّ من زاوية النظرة إليها كصفات تطلق وتحلُّ في الموجودات، في إطار إطلاق الحكم وإثبات المعنى الإلْهميُّ على الموضوع وضمن صيغة التكليف. لكن الجامع في عمليّة الازدواج هو الانطلاق من المشخّص خلال خلفيَّة الشمول الماصدقيّ أو حمل الصفات والتكليف الشرعيّ. فالإثبات يقع على الحدّ الآخر أو على بعضه، والرؤية محصورة في نطاق الموجودات المفردة

٢١. الجرجاني، التعريفات، ص ٦٤.

والمشخّصة. والحكم والتكليف بحلّ في الفروع والأفراد وفي الخاصّ. ونشير إلى أنَّ الغزالي ومن قبله ابن سينا أعارا المشخص أهميّة، وقد ذكرنا عرضاً، من قبل، ارتباط النظرة الكمية العددية بالماصدق، كما برى المناطقة المحدثون.

وإذا توبع تحليل بعض مصطلحات الغزالي فإننًا نجد الحلفيَّة الكيَّة واضحة طاغية، ممّا يزيد في استمراريّة ورجحان البعد الماصدقيّ في مصطلحاته. مثال ذلك: تعبير القياس والميزان اللذان استخدما ليعبّرا عن استدلال معيّن. والقياس لغويًّا من قاس وقلَّر ٢٢. والقدر والقياس ريّا كانتا معادلات كميَّة ، والميزان يُقصد به التساوي الكمّى والمقدار الكمّى٢٣. وهذا ما يؤيّد البعد نفسه ومن ثمّ الحلفيّة الماصدقيَّة الظاهرة. وأدَّت ألفاظ القسطاس والميزان قسطها الوافي في المفاهم الدينيَّة. وربُّ معترض بأنَّ القسطاس الذي توزن به المعرفة لا يقتصر في دلالاته على المفردات الكبَّة ،. وإنَّا هو إشارة إلى تعادل بين الاستنتاج والأصل. وأنَّ هذا التعادل ليس سوى التساوي الكيفي في الأحكام بحسب الاجتهادات الدينية. ممّا يسحب الأرضيّة المكرّسة للبعد الكمّي وللنظرة العدديّة. وجوابنا أنّ هذه الأحكام بخصائصها في التساوي الكيفيّ والتعادلُ بين الأصل والفرع بواسطة العلَّة لم تغيّب عن تفكيرها النظرة إلى الأشياء من منظار المشخصات والمفردات المتايزة، التي تنتظم حكماً وتنضوي تحت العموم. فلكلّ شيء خصوصيّته المفردة المشخّصة، (الحمر، البرّ، الأمّة، الخ). وعندما تدخل هذه الفردات المشخّصة في حكم الأصل أو الفرع تشكُّل حالاً كيفيَّة. لكنَّ تحليلها يبقى ،كما ذكرنا. وعندما تطأ مجتمعة القياس يكون محور المصطلح والتفكير لعمليّة التعادل فيما بينها التساوي الكمّى.

والمتتبّع تحليل مفردات الغزالي يقف أمام مصطلحَيُّ الإيجابُ والسلب. وهذان المصطلحان ليسا من نتاجه، بل هما امتداد من ابن سينا والفارابي وأرسطو. وقد كافأهما جنباً إلى جنب بمرادفين آخرين ، هما : الإثبات والنهي . وإنَّ الإيجاب والسلب إشارتان رياضيّتان تعبّران عن أبعاد كميّة. فيرمز الإيجاب إلى الفعل الموجب والموصل، أي إلى دخول حدّ ضمن آخر بمعنى الشمول. والسلب إلى فعل النقصان،

۲۲. المرجع نفسه، ص ۱۲۲.

٢٣. الكفوى، الكليّات، ص ٢٩٢.

أي إلى إبعاد حدَّ عن أفراد أخرى، بمعنى الشمول السلبيّ. وإذا اعترض معترض: أن أنها يعنيان بوضوح الحكم بشوت شيء على آخراً ، أو نزعه عنه، وأنَّ هذا الإثبات يتدبّر بالحلول وبحمل بشوت شيء على آخراً ، أو نزعه عنه، وأنَّ هذا الإثبات يتدبّر بالحلول وبحمل الصفة، ولا يوحي بخلفية غير ذلك، الكان الردّ: إنَّ ذلك إذا صحة فإنَّ الغزالي لم تنخت عنه نظرة البعد المفهوميّ لكن الارجح أنَّ هذين بالصطلحين استمدالا في الكتب ذات العاني الإسلاميّة، وتُصد بها غرض ديني وليس عمل عقلي منطقي. ومؤدى عن الموضوع أو المكس. وليس بغرضية الخلفية المفهومية التي تنظر إلى الحمولات بجردات نحل في الموضوع، بل بهدف التعبير عن إلبات حمل الحكم الشروعية التي تنظر إلى الحمولات بالمواحد غرَّر الإلبات المفهوميّ في مؤلفات أرسطو، مصطلحاً أكد حمل الصفة، ولا بد قبل أن تنبي حديثنا عن الألفاظ وأبعادها المفهومية والمصدقية من أن المنام يورد رأيًا متكاملاً في التعريف، جمع فيه التعريف علم الخد والرسم واللفظ. وإنّ نظرته تكامليّة أو مزجية، التعريف بالحد والمسلمين. ولا بأس من التوسّع قابلاً في الشرح.

فلقد رأى أرسطو في التعريف أنه البحث عن الماهية وهو غاية التصور. والوصول إلى الماهية يعني الوصول إلى المفهوم. ويتم تمييز هذه الماهية بتعريفها. بينا نرى التصنيف ذا بعد ماصدقي، فعبره تتم عملية تمييز الأجناس. ويرى بعضهم أنّ التعريف بالحدة، ولو أنّه يقلم الجنس، أي بيداً تحديده بالتصنيف الماصدقي، إلا أنّ هذا الجنس يحمل مسبقاً صفاته. فهو جنس ما يمثله من صفات المعرف".

والتعريف بالحدّ الحقيقيّ هو بذكر الماهيّة (الكنه) ، أيّ الحصول على الصفات اللنائيّة بكما هي خلفيّة التفكير الأرسطويّ. ولعلّ تقسيم التعريف إلى تعريف بالحدّ النامّ والناقص ، وإلى تعريف بالرسم النامّ والناقص ، إنّا هي عناصر رواقيّة أو من صنع جالينوس مثليا قلنا قبلاً. فهي ، إذاً، من إنتاج أرسطو والمدارس اليونانيّة. وقد ركزً

٢٤. المرجع نفسه، ص ١٣.

فيها على الجنس ثمَّ على الفصل أو الخاصَّة ، ومن ثَـمُّ جاء التصنيف والبعد الماصدقيُّ إلى جانب الصفات الذاتيّة ذات البعد المفهوميّ الأرسطويّ. وتبنّى مشَّائيّة الإسلام هذا التعريف ببعدَيَّه بعدما أخذوه عن الشرّاح وتأثَّروا به. وأضاف البغداديّ تعريفاً ثالثاً ، كما ألمحنا ، في فصل الحدّ من الباب الأوّل . وحقيقة كلّ ذلك أنّ مشائيّة المسلمين لم يخرجوا عن الفهمَيْن والبعدَيْن للتعاريف، وأنَّ نظرتهم كانت ماصدقيَّة، إلى جانب آثار النقل عن أرسطو بأبعاده المفهوميَّة. لم يقبل الأصوليُّون المسلمون فكرة التركيب من الجنس والفصل أو من الجنس والخاصة. واعتبروا أنَّ هذا التركيب المنطقيّ يقوم على أساس فكرة الهيولي والصورة. ولم يروا في التصوّر غير الحدّ الشارح للاسم. وكانت خلفيَّة نظرتهم الفرد المشخَّص المفرد والمعنى المنزَّل. ومن ثمَّ صورتهما المنطقيَّة متمثَّلة بالحدّ اللفظيُّ ، فكان الاتَّجاه الماصدقيّ جليًّا ٢٠.

جمع الغزالي مختلف الاتُّحاهات وراعي العمليَّة المزَّجيَّة ، فكان من الطبيعيُّ أن تحمل نظرته للتعريف عدَّة خلفيَّات منصهرة. وعلى خلاف ما حلَّلناه سابقاً، من طبيعة مصطلحاته وما توحيه من ميل نحو البعد الماصدقيّ، فإنَّه هنا يلمّ بالبعد المفهوميّ للتعريف مركّزاً على ضرورة معرفة الماهيّة في الحدود. والماهيّة المكتملة لديه هي تلكُ التي تتحقَّق فيها مجموعة الذاتيَّات المقوِّمة للشيء. بل قال إنَّنا لو تركنا بعض الدَّاتِيَّاتِ لما استطعنا الإجابة عن الحدُّ الحقيقيِّ. فهو ينظر إلى الحدُّ هنا من البعد المفهومي (Comprehension) الذي يذكر كلّ الصفات. فهل كانت هذه الرؤية طابع منهجه وأبحاثه وخاصيّة توجّهاته ، التي كرّست المنطق للمعاني الإسلاميّة ؟ علماً أنّه ذكر في المستصفى استحالة تصوّر الحدّ الذاتيّ الحقيقيّ وصعوبة مناله لعدم حصر ذاتيَّاته. فالأرجح أنَّ الخلفيَّة في الكتب ذات الطابع الإسلاميّ ، كالمحكُّ والمستصفى ، اختلفت ومالت نحو التشديد على الاتّجاه الاسمَىّ للحدّ مع بقاء الدور الماهويّ له"٢. وقد استفاض الإمام في شروحه ، وأبرز أهميّة الألفاظ ودورها في شرح مجاز الكلام وغريب القرآن. ثمّ عمد إلى عمليّة المزج بين طلب الألفاظ وطلب المعاني ٢٨. فاجتمع لديه بعدا المفهوم والماصدق. ولن ننتي عن ترداد الرأي ، بأنَّ بعد

٢٦. الغزالي، المعيار، ص ١٥. وص ١٧٢.

٢٧. الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ١٠ \_ ١١.

٢٨. الغزالي، المحك، ص ٩٢.

المفهوم بشروح الغزالي في التعريف لم يكن سوى وعي لنظريّات أرسطو عبر ابن سينا. ينها حقيقة النظر الإسلاميّ ودراسة المعاني وتصوّر وور الأجناس وتصنيفها كانت جميعها تحمل البعد الماصدقيّ الذي هو اكتهال لكلّ خلفيّات المصطلحات والمفردات وطبيعة النُّصورَ. بل إنَّ تصورُ ذكر الجنس عند معظم الأصوليّين لا يبدأ بالحلفيّة الماهويّة المفهوميّة، إنها هو نتيجة فكرة القسيم والتصنيف التي اعتمدها المتأخرون منهم. كانت نظرتهم إلى الماهيّة نظرة الوصول للجنس ذي البعد الماصدقيّ الذي شعار الأفراد.

ولمًا انعطفنا إلى محث خلفيّات القضيّة المنطقيّة في كتب الغزالي أُلفنا محدّداً استمراريّة ما حلّلناه في الألفاظ والمصطلحات. فخلفيّة القضيّة المنطقيّة تتّجه ثلاثة اتَّجاهات: بتجلِّي الأوَّل في الخليط المشترك بين النظرة المفهوميَّة والماصدقيَّة ، ومردَّه إيثار القضيَّة الأرسطويَّة والتأثَّر بها. أمَّا الثاني فيتميّز بالطابع الماصدقيَّ الطاغي على تصوّرات الإمام وتصديقاته. ويتبلور في الاتّجاه الثالث البّعد الإسلاميّ والخلفيّات الاسميّة. فتبرز فيه الصفات موضع الأحكام، المأخوذة عن النظر الفقهيّ تارة، وعن طبيعة اللغة العربيَّة التي تعتمد عَلَى الجملة الخبريَّة جمعاً بين مفردَّيْن : مبتدأ وخبر، طوراً آخر. كما تبتعد في الآن نفسه عن التركيب الماهويّ المستند على التحليل التجريديّ. ولقد تعرّض الغزالي في جملة ما تعرّض لتقابل القضايا في كتبه المنطقيّة كلُّها ، جامعاً النظر إلى الاسم والمعنى ولبُعْـدَيُّ المفهوم والماصدق. وكان أن ذكر عدَّة شروط لتحقيق التقابل وعلى اختلاف كتبه ٢٠. بحيث انطلقت في مجموعها من البعدَيْنِ. أورد مثلاً: وحدة كلّ من الموضوع والمحمول في القضايا المتقابلة. إذ برز الماصدق مُشدِّداً على وحدة الاسم وحدود شموله في كل قضية. وانصرف المفهوم إلى التشديد على وحدة الحدود واستناداً على ماهيتها من حيث القوّة والفعل والتساوي في الإضافة والزمان والمكان. والحال نفسها تنطبق على القضايا المعكوسة التي نزلت بكتب الإمام. واتسمت في بعض شروحها باجترار ما وصل المسلمين من مفاهيم أرسطو، بعيداً عن طبيعة تركيب القضيّة الإسلاميّة. فإنّ القوّة والفعل والإضافة وغيرها من المعاني والمقولات منشدّة إلى الماهيّة المحرّدة والمفهوم، وهي مغايرة

٢٩. الغزالي، المقاصد، ص ٦٣ ـ ٦٤. والمحك، ص ٢٧ ــ ٢٨.

لتصوّر الشرّاح والمشَّائيّة الإسلاميّة، كما رأينا. لأنّ تصوّر هؤلاء اتّجه نحو اندراج الأجناس والأنواع. ونظر إلى أجزاء الحكم على أنَّه ارتباط بين مفردات تتوسَّع شمولاً وتضيق خصوصاً، فتتميز بعضها من بعض، وتتداخل بعضها ببعض. وهذه النظرة الماصدقيّة "مختلفة تماماً عن النظر إلى مفردات القضيّة من زاوية الماهيّات. وتزخر كتب الإمام بوجود البعدَيْن في تصوّره وشروحه. يقول في المعيار، مثلاً: إنّ القضيّة تتركّب من حمل المحمول على الموضوع، والحمل «هو الذي حكم فيه بأنّ معنى محمول على معنى ا". ويحتمل أن يكون المعنى ماهيّة تحلّ ، كما يحتمل أن يكون شمولاً. وتميل بعض الشروح نحو البعد المفهوميّ بشكل أوضح. فيذكر الغزالي «أنّ المحمول في القضيَّة لا يخلو، أن تكون نسبته إلى الموضوع نسبة الضروريّ الوجود في نفس الأمر، كقولك الإنسان حيوان ... ، "١. وضروريّ الوجود عند مشَّائيَّة الإسلام هو التحديد الحقيقيّ الماهويّ. أي إنّ الحمل يقال استناداً إلى الماهيّة والبعد المفهوميّ ، بحيث يحلّ الحمل في الموضوع حلولاً. فيشكّل ماهيّته وصفاته الجوهريّة والعرضيَّة. ويورد الغزَّالي في قوانين عكسَّ القضايا المنقولة عَن ابن سينا، ومن ثمَّ عن أرسطو، شروحاً توحي ببعض الأبعاد المفهوميّة. فني مراعاة الكيفيّة الواحدة في العكس اتَّجاه مفهوميَّ، وفي شروط استغراق الحدود نظرة مفهوميَّة أيضاً. ويقابل هذا الميل المفهوميّ بالشروح ظهور مقاطع واضحة البعد الماصدقيّ. والذي يُعتبر أصيلاً في طبيعة المنطق المشَّائيِّ ، ومتوافقاً مع بنية المفردات والتركيب اللغويِّ العربيِّ . وتنجاب تصوّرات الإمام على ضوء شروحه لتركيب القضيّة التي يقول فيها: «المعاني المفردة إذا ركبت حصلت منها أقسام... ويُسمّى قضيّة...٣٢. وهي تتركّب في المعيار من مفردين خبر ومخبر عنه ٣٠. وتتألُّف في المحكُّ من وأحكام السوابق المعاني المؤلَّفة تأليفاً... فإنَّ هذا يرجع إلى تأليف القوَّة المفكَّرة بين معرفتين لذاتين مفردتين... ٣٤٠. ويستخلص من كلّ ذلك تصوّر تركيب القضيّة ، المستند على فكرة استقلاليَّة المفردات. فالمفرد المشخِّص هو العنصر الأساسيُّ في اللغة العربيَّة، والحملة

٣٠. الغزالي، المعيار، ص٧١. ٣١. المصدر تفسه، ص ٧٨.

٣٢. الغزالي، القاصد، ص ٥٣.

٣٣. الغزالي، المعبار، ص ٧١.

٣٤. الغزالي، المحك، ص ٢٣. ومقدّمة المستصفى، ص ٢٣.

تتركّب من خبر ومخبر عنه فيها . فيكون للمشخّص دورٌ في أحد الجزئين ، من إحدى الجمل ، أو في كليهها .

وتكاد تختني التحليليَّة التي يكون موضوعها مأخوذاً في الاستغراق بالصفة، وبالحمل الْمَاهُويُّ الجُرِّد. فإنَّ العربيَّة تزخر بلفظة إنسان وأسد وطائر. لكتُّها تفتقد إلى لفظة الإنسانيَّة والأسدَّة والطائريَّة. ولهذا بقال إنَّ ما كان نقلاً عن أرسطو بـ ز فيه المفهوم، وربّيا الماصدق. أمّا ماكان من طبيعة اللغة العربيّة فهو محصور ضمن إطار تصوّر عناصرها وتركيبها. فلا عجب أن تصبح القضيّة الأرسطويّة التي تتألّف من موضوع ومحمول تتركّب في الاسم والمعنى العربيّن من الصفة والموصوف والحكم والمحكوم عليه. وهذا التغيّر في التعبيرات عن عناصر القضيّة يبرز خصوصيّتها العربيّة . وجمعها بين المفردين المشخّصين. فالبعد واضح الاتّجاه الماصدقيّ، والتركيب يتأسُّس على التصنيف الاندراجي والحدُّ الذي يشمل الآخر. وظهر البعد نفسه خلال عرض الغزالي لانقسام القضيّة إلى شخصيّة وغير شخصيّة ومقيّدة ومهملة. فالشخصيّة توحى بذاك الشخصيّ المفرد. والمقيّدة تنبيء عن القضيّة التي يحدّها سور كلِّي أو جزئيٌّ ، وفيها يعبّر عن طبيعة تكوين الحمل وشموله على كلّ الموضوع أو بعض أفراده. وهذا ما سارت عليه المشَائيّة الإسلاميّة. وليس التقييد لديها ــ المشَائيّة ــ سوى التعبير عن سعة الشمول أو انحصاره. وقد اندفعت في القضيّة، بعض الأحيان، تعابير «العامّ» و «الخاصّ» و «الأعمّ» و «الأخصّ» وعموميّة الموضوع أو خصوصيّته°٣. وليست في وثاقها الأصوليّ إلّا دليلاً آخر على الحلفيّة الماصدقيّة التي تنظر إلى تداخل حدَّي القضيّة من خلال عمليّة التضمّن والشمول، الأعمّ والأخصِّ. وكان الغزالي قد صدّر كتاباته، أنَّ المحمول يجب أن يكون أعمَّ من الموضوع حتى بشمله. وقدّم أمثلة تؤكّد النظرة هذه، فقال: الإنسان حيوان، وليس كلّ حيوان إنسانًا " . كما اعتمد المفرد المشخّص في قضاياه ذات المحمولات الاسميّة أو الصفات العرضيّة. مثل الإنسان أبيض، والإنسان كاتب. وبالرغم من هذه الأمثلة راعي الحانب المفهوميّ في أكثر مسار تحليلاته. ولاسيّما تقيّده بشروط التقابل

الغزالي، المعبار، ص ٦٤ ـ ٧٩.

ا ٣٦. الصدر نفسه، ص ٨٤.

والعكس التي وردالحديث عنها ونسبت إلى المصادر الأرسطويّة.

وللمصطلحين إلى جانب خصوصيهما الدينية بعد ماصدقي. فالطلق العام يُقصد به وللمصطلحين إلى جانب خصوصيهما الدينية بعد ماصدقي. فالطلق العام يُقصد به الاكثر شمولاً، أمّا الحاص فهو الأضيق شمولاً. كما أنّ لها بعداً مفهوميًّا باعتبار أنّ لفظة الإطلاق تعنى حلول الحكم، ذي المغنى الإسلاميّ، في الموضوع أو الفرع. ولم الفطاق تعنى علمي عند المشافرة الفقضايا عند الغزالي بنائية عن استزاج الحلقيتين وطينان الأوضية الملصدقية، في الحكّ والمستصفى ". وهي الفضايا الترخصية نفسها التي تعركب فتكون الفضيا. حراتي الامام من خلاها الأفراد المميّة والمفصلة، التخدوم الفرد، المنتجمية المحلقة المنطقة من المقاضلة بين الشخصي، الحجرم الفرد المقربة عند أوسطوالذي حلائاه في الهقد، المنطقة المنافرة المنافرة الاسميّة والمصدقية. وقد وضّحنا الأمثلة وخلفيّاتها. أمّا لنظرة الأرسطوية فترى في الموسرة ولا يقال علم موضوع. والاستغراق بين في هذه النظرة. بينا لم يذكر الإمام قضة تأخيل العامل، ولا يحمل أن يكون فالغزاق والمشائيّة الإسلاميّة تبمّم فكرها إلى الشخصيّ المفرد، وإلى العام من الرؤية الملصويّة الشمويّة.

أمّا في الجانب الإسلاميّ من القضيّة النطقيّة وخلفيّاته فظهرت التعابير الدينيّة في كتب الغزالي منذ للميار. وتجلّت في الحلق والمستصفى. وبرز تعبير الحكم والمحكوم عليه "، مكان المحمول والمرضوع مثلاً. ويوحي التعبيران بخلفيّة الحمل المنزّل والحلول الدينيّ. فهل لهذا بعد مفهريمّ، بممنى حلول المفهوم المجرّد في الموضوع؟ أم إنّ المسألة محصورة في الأمر الإلهيّ فقط من دون المجرّدات.. وإطلاق الأمر الإلهيّ على الموضوع ، «إنّا سُمّي حكم الله على لسان الفقهام...»". ومن هذه الزاوية ، يمكن الخميز في المسألة بين البعد المفهوميّ والمفهوم المدينيّ. ولهذا نقول إنّ البعد

٣٧. الغزالي، المحكّ، ص ٢٤.

٣٨. الغزالي، المعبار، ص ٧١ ــ ٧٢. والمحك، ص ٢٤.

٣٩. الكفوي، الكلبّات، ص ١٥٧.

المفهوري للحمل في القضية جاء في الكتب الإسلامية ضمن إطار حمل الأصول على المفهوري للحمل في القضياء المفهوري ، ومضوح من دون إضهارا أ. والمتعنى الفطن في تحليل الأحكام وطبيعة القضايا الإسلامية بجد نتوه المفردات العربية وخاصياتها. ويُدرك أبعاد تصوّر الأفراد المشخصة ؟ فلا يستطيع عزل الحلفية الماصدقية. ومثال ذلك التحريم، الذي يقع على الحمر ويتقل إلى النبيذ وغيره من المسكّرات وأفرادها. لذلك قلنا إنّ البنية اللائفاظ والحدود وتركبياتها هي من صميم الفهم الماصدقيّ. حيث يكون النبيذ فرداً مشخصاً وجؤه من الحدود وتركبياتها هي من صميم الفهم الملسدقيّ. والربا حكفا النبيذ فرداً مسخطا وجؤه أن كان اصطلاح يعبر عن بعد منطقيّ. إذ الإطلاق على ما شرحاه يقصد به الجزئية. فإن كان اصطلاح يعبر عن بعد منطقيّ. إذ الإطلاق على ما شرحاه يقصد به الجزئية. فإن كان اصطلاح يعبر عن بعد منطقيّ. إذ الإطلاق على ما شرحاه يقصد به أما الدام والحاص فيشيران إلى الجانب الماصدقيّ. وهكفا استرح في المصطلح الواحد المجلسة في المتعالم الواحد على المتقارية بخلفيّة. والمهم هنا تسليط الضوء على استزاج المعنى الاسلاميّ بالاتجاه الاسميّ. كيف عبرت مصطلحات القضية في كتب الغزالي تعبيراً الاسادقيّ عن هذا الاسمرّ. كيف عبرت مصطلحات القضية في كتب الغزالي تعبيراً صادقاً عن هذا الاسمرّاء وهذه الحلفية.

وبهذا التوضيح سُمُّةً رأي الذين تحيروا ورفضوا القول: إنَّ المنطق المشائي اسمي الطابع. فالإمام الغزالي أحد فلاسفته وخير معبّر عن المزج المنطقة في قيه. وقد بتي البعد المفهوري لديه ، مصطلحات وفضايا ، محصوراً ضمن المعاني الإسلاميَّة والنقل عن أرسطو. وانطلاقاً من هذا نرى ضرورة الفري والقطع في التحليل ، إلباتاً في الحجة وإتماماً للمؤدّى. ولم تتحصر مسألة امتزاج البعديِّن في القضية بهذين المصطلحيَّن ، بل كان طابع تحليلها ومصطلحاتها الأخرى هو ذاته . فالإثبات العامّ ، والإثبات الحاصّ ، وكذلك النني ، إنما تصبب خلفيَّة النوجَّة والقصد والأبعاد. وكان جدول الصدق والكذب في القضايا المتقابلة والمعكوسة ، وعلى امتداد كتب الغزالي ، بالروح والفهم

<sup>. 1.</sup> المرجع نفسه، ص ١٥٦.

٤١. الغزالي، المحك، ص ٢٥ ـ ٢٦.

نفسيهما. والمتبصّر بجداول الصدق في القضايا المتقابلة والمعكوسة بنجذب في تفسيرها إلى البعدين والخلفيَتين. ويطوف متنقّلاً بين المفهوم والماصدق، فلكلّ نظرته ومنظاره ورؤيته واتجاهه وخلفيّته وأبعاده. ويمكن الحكم على المسألة من جانب أمثلة القضايا المطروحة في كتب الغزالي المنطقيَّة. وليس من جانبها النقليُّ المتأثِّر بارسطو فحسب. بحيث تضيء هذه الأمثلة نوعاً من الأبعاد والخلفيّات، انطلاقاً من تحليل المفردات التي تركّبتُ منها. إذ وردت أمثلة القضايا على نوعَيْن: تأثّر النوع الأوّل بابن سينا والفارابي، وكان امتداداً لترجمة كتب المنطق الأرسطويّة بأمثلتها وأبعادها. ومن ثمَّ اختلطت الأبعاد في هذه الأمثلة مع ميّزات المفردات العربيّة وجملتها، التي لا يمكن التهرّب من طبيعتها، مثلما أشير إلى ذلك من قبل. وكانت أمثلة النوع الثاني مجموعة من المفردات والتراكيب الفقهيَّة والدينيَّة، التي أوحت الحمل الشرعيُّ والمفهُّوم الدينيّ. لكنّها في عمقها الداخليّ ليست سوى مجموعة من المعاني المفردة المُشخّصة ، وإذا حملت عليها الصفة فتحمّل عرضيًّا أو اسميًّا. وفي أحسن الأوضاع، تحمل تكليفاً شرعيًّا وإطلاقاً دينيًّا حلوليًّا.

وحمل الاستدلال زاد الحدّ والقضيّة أبعاداً وخلفيّة. وتفحّص الغزالي القياس في كتبه، وفيه بلغ مقطعه وأقام حدّه وجمع فيه كمال جدّه. وقد اصطفينا أثرين في القباس: أمدُّنا في أوَّلِما أرسطو ببعدَيُّ المفهوم والماصدق. وأنجز في ثانيهما الإسلام لغته وعوده وطبعه وأحكامه. فكان الماصدق في الشطر الاسميّ، وكان الفهوم في حلول الأصل الشرعيُّ ، حكماً شرعيًّا تكليفيًّا يطلق على الفروع ويحلُّ في المفردات. وقد شكَّلت أمثلة الغزالي في كتبه المنطقيَّة الأولى مجموعة من التصوَّرات تداخلت حدودها قياساً على أساس الشمول وتضمّن الأكبر للأوسط والأوسط للأصغر: مثل ، الحيوان ، والإنسان ، والناطق. وكان أن جعل مناطقة المسلمين بما فيهم الغزالي ترتيب القياس ببدأ بالمقدّمة الصغرى، وليس ذلك محرّد مصادفة، إنّا يخفي خلفيّة العمق المنطقي عند هؤلاء ويرمز إلى نمط تفكيرهم. وهم الذين فهموا التضمّن وتداخل الحدود ببعد متان عن أرسطو. وكنّا ذكرنا في بداية هذا الفصل، أنّ تصوّر أرسطو لترابط الحدود بمجمله كان ماهويّ البعد. واستندنا في ذلك على تفسيرات بعض المناطقة المحدثين. والحريّ بنا أن نسترجع صورة ترتيب أرسطو للقياس، كما رسمناه في المقدّمة. إذ إنّ البدء بالأكبر فالأوسط فالأصغر، ترتيباً لترابط حدود

القياس، يعني بوضوح فكرة الحمل المفهوميّ وحلول الكلّي المجرّد الماهويّ في الأصغر بواسطة الأوسط. بينها كان الأمر عند العرب والمسلمين وفي كلّ كتب الغزالي المنطقيّة الابتداء بالمقدّمة الصغرى. وهذا الاستفتاح والاستصباح بالصغرى يعنى التوجّه نحو الفرع والمفرد.المشخّص الذي يدخل في الأشمل منه. وَلَيْس هناك تفسيرٌ آخر لعمليّة الصعود من الأصغر. فتدرّج الأصغر بالأوسط ثمّ بالأكبر"؛، لا يُفهم ضمن عمليّة الاستغراق المفهوميّة والحلول الماهويّة ، بل يتخذ عمليّة استغراق المفرد بالأوسع منه معقلاً. وهكذا تتَّضح الأبعاد الماصدقيَّة في لبِّ الترتيب القياسيّ المسلم، وعند الغزالي خصوصاً. وكل هذه الأبعاد والتحليلات ترجع للبعد الفلسفي. فهناك المدرسة الأفلاطونيّة التي تنظر إلى المعرفة والمنطق من خلال الحلول ومدى استغراق الجزئيّات بالمثال الكلَّى الماهويِّ ، وتمثَّل المثال حلولاً فيها \_ أي الجزئيَّات \_ . وهناك المدرسة الواقعيَّة التي تبدأ بالمشحَّص المحسوس وترتقي إلى المجرَّد. واستناداً إلى أحد التصوّرين يتركّب المنطق في حقيقته وبنيته. والاهتداء بتحليل بنية القياس السلجستي الصوريّة وترتمه شهر في الكشف عن خفاما جوانمه ، ويظهر ما استبطن الغزالي لاوعماً. كما يرمز إلى طريقة محاكمة الموجودات ذهنيًّا. والمعاينة أسفرت لنا عن طغيان الخلفيّة الماصدقيّة على تفكير الغزالي والمسلمين. هؤلاء الذين نظروا إلى حقيقة الأشياء على أنَّها مفردات مشخصة ومتراتبة ضمن دائرة الأعمّ والأخصّ، فكان وعيهم العالم ضمن هذا التصور. ولذلك جاءت أقيستهم بأمثلتها وأشكالها وضروبها بالترتيب نفسه وأدرجها الغزالي على امتداد كتبه جميعاً. ولا يجوز أن يُفهم من كلامنا أنَّ المسلمين والغزالي قدَّموا الصغرى لضرورة الماصدق. بل اتَّضح الأمر لدينا في هذا العصر، ورجَّحناه سابقاً بأنَّه عفويّ وعلى مستوى اللاوعي أو اللامفكّر به تحديداً، انسجاماً مع خلفيّة التصور والتفكير عند هؤلاء، ورتبا لم يكن سوى الرمز المعبّر عن مكامن التفكير. وكان استعال اللاوعي متأثّراً بمدرسة التحليل النفسيٌّ واللامفكريّة بفوكو. وترى مدرسة التحليل النفسي أنّ الكثير من الأفكار والمشاعر لا ترقى إلى مستوى الشعور

الغزالي، الميار، ص ۸۸ ـ ۹۰. وانحك، ص ۳۱ ـ ۳۲. القسطاس، ص ٤٠ ـ ٤١. ومقامة المستصفى، ص ۲۶ ـ ۲۲.

والوعى الواضحين، إنّا يرمز إليها بمظاهر ووقائع مختلفة. ويترتّب على المحلّل الكشف عن مُكامنها وخلفيّاتها. ولا نجد مندوحة دون إسباغ هذه المفاهيم على البحث، لنستعين بها ترجيحاً وبلورة للأشياء. ولاسبِّها إنَّ الغزاليُّ لم يعلن سبب ترتيبه القياس، ولم يرجعه إلى الماصدق.

وقد طغت النظرة الماصدقيّة على طبيعة الاستدلال القياسيّ وأحكام نتائجه. وذكر الغزالي، مثلاً، في معرض حديثه عن الاستنتاج من الأعمّ إلى الأخصُّ أو بالعكس: أنَّ نني الأعمَّ يؤدِّي إلى نني الأخصُّ، وليسَ ننى الأخصُّ يؤدِّي إلى ننى الأعمُّ''. والتمحيص في المسألة يوضّح الشمول. إذ إنّ الأخصّ يندرج ضمن دائرة الأعمّ أي يشتمل الأعمّ على الأخصّ. إذاً ، فالنني الذي ينطبق على الكلّ ينطبق على الجزء الداخلُ بهذا الكلُّ لأنَّه أحد أفراده. أمَّا النفي عن أحد الأفراد فلا يترتَّب عليه النفي عن كلِّ الأفراد. وسار تفسير الغزالي للاستدّلال الاستقرائيّ المسار نفسه. وقد عبّر عنه في أكثر من موضع قائلاً: إنَّ العلاقة بين المقدّمات الجزئيَّة والنتيجة العامّة المستقرأة من هذه الجزئيّات هي علاقة شمول عام للأفراد: «فهو أن تحكم من جزئيَّات كثيرة على الكلِّي الذي يشمل تلك الجزئيَّات،"\*. ويتحدَّث في المعيار عن الموضوع نفسه وعن صعوبة تصفّح كلّ جزئيّات الحالة الفقهيّة أو الحكم العامّ' أ. فهو ينظر إلى المسألة من زاوية شموليَّة الجزئيَّات في الحكم العامَّ أيضاً. ويتبادر لنا مرَّة أخرى التشبُّث في الانطلاق من الأفراد والحالات المُشخَّصة التي تجتمع في دائرة محدَّدة. ولم يكن ذلك مخالفاً لأرسطو، إنَّا كان المعلِّم الأوَّل، كمَّا لحظناً في المقدِّمة المنطقيّة ، ينظر إلى المسألة من خلال الكلّي الذي يحكم الجزئيّات. وقد عبّر عن ذلك في أثناء تناوله الاستدلال الاستقرائيّ في التحليليّ الثاني والطوبيقا. بحيث نقول إنّ خلفيَّة المفهوم الممزوجة بالماصدق بقيت بارزة في تعبيره. إذ نظر إلى أنَّ هناك أسبقيَّة كليَّة وحملاً ماهويًّا يحلّ في الأفراد ويجعلهم ضمن الحكم العام. بينا الاستقراء عند المسلمين والغزالي تأصّل على التجربة وتصفّح الجزئيّات المفردة الداخلة في الحكم

<sup>12.</sup> الغزالي، المقاصد، ص ٨٤ ـ ٨٦.

ه٤. الممدر نفسه، ص ٨٩.

٤٦. الغزالي، المعبار، ص١٠٢\_١٠٣.

العام، فانطلق من الأفراد وصولاً للحكم الشموليّ. وكانت النظرة الماصدقيّة طابع التداخل القياسيّ في شروح الغزالي ،حتى في تلك التي اقتربت من المعاني الإسلاميّة .وقد حلُّل الإمام حصول نتيجة القياس بالتقاء الحدِّين الأصغر والأكبر عبر تعدَّى الحكم إلى المحكوم عليه بواسطة الأوسط ٢٠. وهذا التعدّي على الرغم من كونه معنّى لغويًّا ودينيًّا ، إلَّا أنَّه يُحصَّن الحدود بنظرة الاندراج في الشمول. حيث يربط الأوسط بين الحدّين، وهذا الربط يتمّ استناداً إلى قصور الأعمّ الأشمل فالأقلّ بالعموميّة، ثمّ يدخل الأقلِّ ضمن الأعمِّ. وربِّها فسَّر بعضهم الحكم بأنَّه صفة محمولة تدلُّ على المفهوم. إلَّا أنَّ شروح الغزالي تؤكَّد أنَّ رؤيته للحدود هي رؤية إلى أشياء مفردة ومستقلَّة. يقول ، مثلاً : ١إذ وجدت شيئين ثمَّ وجدت شيئاً ثالثاً محمولاً على أحد الشيئين بالإيجاب وعلى الآخر بالسلب فيعلم التباين بين الشيئين بالضرورة. فإنَّها لو لم يتباينا لكان يكون أحدهما محمولاً على الآخر...كما سبق في الشكل الأوّل...، أمُّهُ. وهذا واضح التعبير في كون الأشياء مفردة تدخل بعضها ببعض، إذا كان الأعمّ يشمل الشيء الأخصّ وتنفصل بعضها عن بعض إذا لم يكن هناك شمول. ولقد فرضت طبيعة القياس السلجستي، المنقول عن أرسطو والمتقيّد بمفاهيمه، بروز بعد مفهوميٌّ في طيَّات العرض، لأنَّ سمة هذا القياس تحتمل البعدين. وشرح الغزالي الشكل الثالث من القياس بمنظار المفهوم، ولاسيَّها إنَّه جعل المحمول، تصريحًا، صفةً ، ماهيَّة تحلُّ في الموضوع فيستغرق جزء منه بهذا الحمل على الأقلِّ. وقال : وإنَّك مها وجدت شيئًا وآحداً، ثمَّ وجدت شيئين كليها بحملا على ذلك الشيء الوَّاحدُ، فين المحمولين اتصال والتقاء لا محالة على ذلك الواحد، فيمكن لا محالة أن يحمل كلّ واحد منهما على بعض الآخر بكلّ حال "<sup>44</sup>. ومثالنا لا يبعد الشبهة عن العددة إلى الأشباء المفردة المشخصة ، إلَّا أنَّ تركيب هذا الشكل يوجب الأخذ ببعد الاستغراق والنظرة المفهوميّة. وهذا البعد يدخل في الأمثلة السابقة والتي تحمل في طبَّاتها النظرة إلى الحمل مفهوماً يحلُّ في المواضيع. لكن ذلك يرتدُّ على الأرجح لأرسطو، وليس إلى طبيعة التفكير الإسلاميّ وخاصيّته، للعوامل التي تناولناها.

٤٧. المصدر تقسم، ص ٨٨ - ٩٠.

٤٨. الغزالي، المعيار، ص ٨٨ ــ ٨٩، وفي القسطاس، ص ٥٦، ورد المعنى نفسه.

<sup>14.</sup> المصدر نفسه، ص ٩٠.

وتوفَّرت الأقيسة الشرطيَّة في معظم كتب الغزالي. والممعن النظر بهذه الأقيسة يرى أنَّها تتألُّف من قضايا شرطيَّة مركَّبة من المقدَّم والتالي. وإذا تمُّ تفحُّصها اكتشف سرَّ تركيبها المنعقد على مجموعة من الأفراد أو الحالات المعيّنة المرتبطة بعضها ببعض على أساس الاشتثناء. وهي تحمل أبعاداً كميّة في حقيقتها ومكنون صبرورنها. وقال الغزالي فيها: ﴿ إستثناء عين واحدة ينتج نقيض الآخرين ،كقولك لكنَّه مساو ، فيلزم أنَّه ليس أقلّ ولا أكثر ... وكفولك لكنّه ليس مساويًّا فيلزم أن يكون إمّا أقلُّ أو أكثر، \*. ولا غرابة في رؤية هذه الأقيسة من خلال النظرة الكُيّنة التي تحيط بعلاقة الأفراد المعيّنة المُسخَّصة. فالأبعاد الماصدقيَّة واضحة المعالم في الأقيسة الشرطيَّة، وليس الأمر مقتصراً على الغزالي، بل غاص في أبعاد أبن سينا وصولًا للاسميِّينَ الذينَ أنشأوها. ولذلك ليس مستهجناً أن تُبني هذه الأقيسة على البعد الماصدقيّ وخلفيّةً النظر الشموليَّة . لأنَّ الاسميِّين لم ينظروا إلى عناصر المنطق من حدَّ وقضيَّة وقياس،إلَّا من الحلفيّة الماصدقيّة. ولم تشكّل لهم الكليّات والماهيّة أيّة معانى حقيقيّة. وقد تلاءمت هذه الأقيسة مع طبيعة اللغة العربيّة التي تكلّمنا عنها ومع الحلفيّة الإسلاميّة والفقهيَّة ، حيث كان التلازم والتعاند ، أقيسة مركَّبة بخلفيَّة النظرَّة الماصدقيَّة . وتجدر الملاحظة هنا أنَّ الغزالي ألمح إلى وجود قضايا تحليليَّة وقضايا تركيبيَّة'\*. فالتركيبيُّ هو المحمول المغاير للموضوع ويُسمَّى بالحمل العرضيُّ أو الاسميُّ ، وفي بعده المنطقيُّ عبارةً عن أفراد مشخّصة وحّالات معيّنة. بينما التحليليّ من القضّايا يفيد الماهيّة والمفهوم٬°. وهو عبارة عن المحمولات الذاتيّة للموضوع – المحمول بالمعنى والاسم – ووعى الغزالي لذلك وذكره لهذه المسائل مردّه تأثّره بأرسطو. لكن ما يهمّنا هنا أنّ التركيب يفيد الماصدق والنظرة إلى أفراد مشخّصة. وهذا يشيع الوثام بين القضايا المركّبة ذات الحلفيّة الماصدقيّة، وخصوصيّة الأقيسة الشرطيّة التي تجتمع على التركيب. وإذا استرسلنا في تحليل بقيَّة الأقيسة كالتعليل، لعثرنا عليه في كتب الغزالي قياساً سلجستيًّا انتصبت العلَّة فيه حدًّا أوسط. فامتزج التعليل بالقياس الحمليّ ، وتحوّر الحدّ المشترك إلى علَّة جامعة ، أو ما سُمِّي بالعمود المشترك في الكتب الإسلاميَّة ، مثل المحكّ

٥٠. الغزالي، المعيار، ص١٠٠. ١٥. الغزالي، المقاصد، ص ١٢٤ - ١٢٦.

<sup>. 0 4</sup> 

والقسطاس والمستصفى. ولعلّ نظرة الغزالي إلى عمليّة التعليل تمدّناً بحقيقة الحلفيّة المنطقيَّة لديه. وخصوصاً في مثاله الشائع: النبيذ مسكَّر، المسكَّر حرام، فالنبيذ إذاً حرام. وقد استمسك بالمثال مناطقة السلمين بعد الغزالي. فهم يبدأون النظم في الانتقال من موضوع المطلوب إلى العلَّة أو الأوسط ثمَّ إلى المحمول أو الحكم". وبهذا التدرُّ ج يعبَّرون عن كون العلَّة دائرة تشمل الموضوع ، بحيث يكوَّن النبيذ أحد عناصر الإسكار. ومن ثمّ يكون الحكم شاملاً العلَّة أو مطلقاً على العلَّة بمعنى الإطلاق الدينيِّ. فتحدث النتيجة في انتقال هذا الحكم إلى الموضوع المفرد الذي بدأنا فيه. لذا يكونُ الماصدق في طيَّات ولبنات القياس التعليليُّ ، ولعمري ، إذا ما داخلته الحلفيَّة المفهوميَّة فإنَّها تتقوقع في محيط الحمل الدينيِّ والحكم المطلق الشرعيِّ. ويمضى هذا البعد في قضايا الأصل، ذات المصدر النصّي الشرعيُّ، مضِيٌّ الحلول الإلهيُّ. أمَّا ما انصاغ من قوالب أرسطو فيبقى لأرسطو صنيعه وينسب إبداعه إلى بنات تفكيره ونمط دَهنيّته. وننوّه مجدّداً بحديث الغزالي عن طبيعة ارتباط العلّة بالحدّين الآخرين' °، فنسوقه للقالب السلجستيّ. بينما تناول التعليل بشكل عامّ، وخصوصاً في عصرنا الراهن، الجانب التجريبيُّ، الذي ينظر إلى الأشياء من خلال البعد الكمّى ودراسة الحالة المفردة المعيّنة. فيردّ الظاهرة أو الموضوع إلى علَّة سببيّة. كما تتعلَّق العلَّة بدورها بظاهرة أخرى. ثمَّ ينشأ بين الحالين ارتباط ما ، فنقيس الأولى على الثانية. وكلّ ذلك ذو خلفيّة ماصدقيّة في نهايته، لأنّه استفتح بالحالة المعيّنة وبالظاهرة المفردة.

وتناولت للمالجة حتى الآن الاستدلالات من خلال خلفيّاتها المنطقيّة عند الغزالي فلنكرت الأرضيّة الماصدقيّة لها استناداً على الطبيعة اللغويّة والدينيّة وتأثراً بالاسميّة. ثم تمّ المرور على ما شابها من مفهوسيّة بتأثير من الطبيعة البنيويّة للسلجستي الأرسطويّ، و ومفهوم الحكم الدينيّ المطلق على الفروع. وتمّ تناول التعليل استدلالاً منطقيًّا وفقهًا. فتميّز بفاعدته الدينيّة وصياعته النسقيّة. وبهذا نكون قد جهدنا في توفية الاتجاه الأوّل حقّه. وتنجه الآن صوب الثاني، ومؤداه: الكشف عن خلفيّات الاستدلال

٥٣. الجرجاني، التعريفات، ص ١٦٦.

٥٤٪ الغزالي، القسطاس، ص٤٨.

الدينيّ وأبعاده المنطقيّة ، من خلال طبيعة مزج المنطق بالحكم الأصولي ، على النمط الذي ذكر في بداية الفقرة.

والأجير الاعتراف بتداخل الاتجاهين في البحث، لأنَّ تطبيع الأقيسة فعل فعله في الشكل الأرسطويّ منذ المعيار. ولنختار السبر والتقسم وقياس التعاند ــ أي الشرطيّ المنفصل ــ في تشريحنا الحاليّ. ولاسيّما إنّ طرقها تستند في حقيقتها على عمليَّة التصنيف والحذف. ولبُّ عمليَّة التصنيف، أن يفرَّع الباحث التصوَّر إلى نوع، أو جنس ونقيضه. ولا يدع في خارج الصنف شيئاً يمكن أن يدخل فيه. ثمّ ينطلق إلى القسمة الثنائيَّة ، فيجعلَ الحيّ ، مثلاً ، ينقسم إلى عاقل وغير عاقل ويتشعُّب غير العاقل إلى نبات وحيوان وهكذا ... إذاً ، فخلفيَّة التصنيف التعرَّف على جميع الأفراد وكلِّ الصفات التي يصدق عليها التصوّر. وهكذا تهدف النظرة التصنيفيّة إلى الشمول للتعرُّف على الأعمُّ ثمَّ الأخصِّ. وما يدخل من صفات تخصُّ المراتب المندرجة. فالبعد الماصَدَقيّ ينظر إلى الأشياء على أنَّها أفراد ينتمي النوع منها إلى دائرة أشمل، بحيث نجعل هذا النوع ضمن صنفه ،ثم نميَّزه من غيره وصولاً إلى تحديده. ولذلك فإنَّ عمليّات الاستدلال الأصولية أو المنطقيّة، إنّا تعتمد على هذه الدعامات وتنطلق من هذا المنطلق. أمَّا التعاند فيصبو إلى نزع غير المطلوب وإبقاء الحكم على المطلوب. ويتمَّ ذلك في التنقيب بين مجموعة من الأشياء التي ندركها بتصنيفها وتقسيمها وتشعيبها ، استناداً إلى تعاندها . ثمّ نعمل على نزع غير المطلوب منها ، أي نتزع أحد طرفَى التعاند ونثبت الطرف الآخر. فهذا فعل تقسيميّ فرزيّ يتجذّر على الأفراد والكمِّ. وربِّما لم ينحصر التعاند بطرفَيْن، بل بأكثر ْ . فيكون نتيجة السبر التصنيفيُّ وما يليه من تقسم، إثبات واحد بعد نني الآخرين.

وتشهد هذه الطرق في جملتها على التصنيف الماصدقيّ والكليّات الخمس التي، ذكرها الشرّاح. وبهذا نرى التطابق والتماثل بين بعض الطرق المنطقيّة والوسائل الإسلاميّة المستخرجة من طبيعة التفكير العربيّ ببناه اللغويّة والدينيّة. والاتكاء على الجذور الإسلاميَّة انصهر فيه الجمع والمزج، اللذان افتنَّ بهما الغزالي في شروحه

٥٥. الغزالي، المحك، ص ٤٣.

وعرضه المنطقيّ. كما التمس مسائل الأصول والفروع واجتلبا مقدّمات وموادّ في المحقّية. لما الشرعيّ الاستدلال والاستتاج. والأصول تحمل في جناتها الهمديّن مع غلبة الماصدقيّ منها. لأنّ الحدود المالجة والتاليج المستخلصة تتكوّن من أشياء منفرة وحالات مسخصة، تتاخل مع علّة الأصل أو مع الحكم المتزّل في باشر أهله أو زوجه أو أجنبيًّ. ويقع عليهم حكم الكفارة في رمضان بوقائمهم المختلفة بياشراهله أو زوجه أو أجنبيًّ. ويقع عليهم حكم الكفارة في رمضان بوقائمهم المختلفة المكم أو المنفرية. لكن بعضهم ينظر إلى طبيعة هذا الأصل من خلفية الحكم أو واجتمع المعدان ، إلا أنّ طبيعة الرئيب في الأفيسة الفقية ، ابتداء من المالة المفردة وانتجا ألى ربطها بعلة الأصل وصولاً للنص"، تجملاً نرى في بنية التركيب بعداً ماصدقيًّا يتوافق مع تصور الحد الإسلاميّ وطبيعته اللغويّة . بل يتناسب مع رأينا في ماصدقًا للبنطق أيضاً.

وربّها غلّب بعضهم ، كما في المثال السابق الفضايا الحاصّة والحالات الكيفيّة المختلفة التي حدَّر الغزالي منها. وأفضح عن ضرورة حدْف ما لا يتعلَّق بالموضوع أو علّة الأصل ، وإيقاء الحال المعيّة . وسُمّي ذلك الملحق والملحق به ، فرسم لهذه الفروع خصوصيّات محدّدة . ومن ثمّ فلا يمكن النظر اليها على أنّها حالات كيفيّة . إنّا هي الأحكام ، بالرغم من كيفيّها ، تبقى في طي الحال الفرديّة التي تشارك مع غيرها في حدائرة الشمنول الجامعة الحاصرة . وهذا هو لبّ التصوّر الفقهيّ للقضايا . وقد أوحتها معظم الأمثلة الأصوليّة التي وردت في عرضنا بالباب السابق .

ولنشهر مثلاً تموذجاً آخر للاستدلال الإسلاميّ ، جلاء لأبعاده ولغلبة الماصدق عليه . تحيّر الغزالي الميزان في «الفسطاس» بدلاً من الفياس . والتوازن والموازنة نوع من التساوي الذي يفيد المعنىالكميّ ،كما ذكرنا . ولهذا نؤكد أنَّ مضمون المعنى المعبّر عن الاستدلال ماصدقيّ. فهو فو نظرة كميّة لأفراد تترابط وصولاً للشيجة بشكل متساو . وهو يعبّر عن طبيعة اللغة المفردة المشخصة .كما أنّ الموازنة تستعمل في اللغة للتساوي في الوزن ، استناداً إلى قول الله تعالى : «ونمارق مصفوفة وزرابيّ ميثوثة ، فإنّ

٥٦. أعطى الغزالي المثل في المحكّ، ص ٨٨ ـ ٩٠.

المصفوفة والمبثوثة، متساويات في الوزن دون التقفية و٧٠. ويقين المنزان ماصدقيّ ·أيضاً ، لأنَّ الإمام يفرض التساوي بين يقينيَّة المقدَّمات ويقينيَّة النتيجة^°. بحيث ينظر إلى الصدق في المعنى بشكل كمّى ، فتقوم عمليّة معادلة رياضيّة لمعاني مفردة. بل أبعد من ذلك، ، فإنَّ لفظ الميزان ، كلمة معيَّنة ، تعنى عند الإمام التثبُّت ضمن المعنى الروحانيّ العامّ. إذ إنّ الوجود الربّانيّ يشمل هذه المعاني ٥٠. فالكلمات والمعاني الكثر مودعة في العالم الأعلى، وما الميزان في القرآن إلَّا إحداها، وهو كلام الله محسب نظريّة المعرفة الإسلاميّة. وهذا التعقيب الأخبر للتأكيد على طبيعة انتشار المعانى المتعدَّدة ضمن الوجود، وما تولُّده من تصوّر شموليّ. وكان لهذه الحلفيّة الإسلاميّة أَشُدَّ الأَثْرَ على الغزالي. وكلِّ ذلك يؤيِّد وحدة البُّنية الماصدقيَّة في خفايا منطقه خصوصاً والإسلاميّ عموماً.

ولم تكتس موازين الأكبر والأوسط والأصغر إلَّا بزيَّ الأبعاد الكُّنَّة. وقد انعكست على فهم الغزالي في تعادل الكفّتين، وعموميّة الشمول في النتيجة. فأعلن أنَّ الميزان الأكبر أوسع الموازين . والسعة هنا تعني في المنظار الكيّ شموليّة النتائج وتعدَّدها. ويتحدَّث الغزالي في جملة نظرته الكمَّية عن السبر والتقسيم والقسمة ، وقد أعطينا كلاًّ منهم نصيبه من البحث والتحليل سابقاً. ويطال القسطاس قسطاً كميًّا، في أثناء عرض الموازين، إذ تناول الغزالي فيه مفهومَي الانحصار والانتشار بمعنى حصر الصفات والأنواع والأجناس التي توجب التصنيف والتقسم. فالانتشار إنَّا يدلُّ بوضوح على تصوَّر الأشياء، من خلال أنواع أو أفراد مجدودة أو لا نهائيَّة . أي ، كأنَّنا أمام أبعاد رياضيَّة كميَّة بالرغم من أنَّ هذه المفردات لها معانٍ مشخصة. لكنّ الشأن هنا بعود للادّة الإسلاميّة وحقيقة تصوراتها. فالانحصار والانتشار يجعلاننا نقف أمام معادلة مفردات وأجناس وأسماء، إذ تعود جميعها إلى البعد الماصدقيّ. وقد يعترض علينا معترض: إنّنا ننظر إلى قياسات الغزالي من جانب واحد، ونحلُّلُهَا استناداً إلى تأكيد خلفيَّة من دون الأخرى. وحجَّة الاعتراض: أنَّ

٥٧. الحرجاني، التعريفات، ص ١٦٤.

٥٨. الغزالي، القسطاس، ص ٢ ٤ - ٤٨.

٥٩. الصدر نفسه، ص١٠١.

٠٦٠ المصدر نفسه، ص ٦٦.

الغزالي أورد في غير موضع من كتبه شرحاً لطبيعة حمل الصفة وحمل الحكم". إذاً ، فلا يمكن تفسير هذا الحمل ، وما ينتج عنه من استدلال ، إلا بمعنى الإطلاق وحلول النص أو الصفة العامة في الموضوع. ولم ننف إمكائية وجود هذا البعد استمراراً لطبيعة الفكر الأرسطوي وتراكيبه ، أو نتيجة لمعنى الحكم الإسلامي الذي يمتنا بفكرة إشراق النص وحلوله ، معنى إلها عُلمويًا مقدساً. بيد أن ذلك لم يغيّر أرضية معظم الشروح ، بل جاء جانبيًا تحت وطأة التأثير بالفكر الفلسفي الأفلاطوني والأفلوطيني والإشراقي . باستثناء جدوره اللديئة المتعلقة بفكرة الحلول والفعل الأفلاطوني .

وسوى ذلك، لم يشكل لب الطيعة المهجية التي تكوّت منعكسة من مجموع البني اللغوية والدينية بما فيها النقل والتأثّر بأرسطو عن طريق ابن سبنا، وقد جامت شرح الغزالي خير تعبير عن مضامين هذه الحلفيّة. إذ يقول وإنّ الحكم على الصفة محمد على الموصوف... فقد حكمنا على الوصف، فالبضرورة يدخل الموصوف معاني الشعط الأول من القول البعد المفهوميّ ، نظراً لما يحويه من فالموصوف ضمن الوصف، أي إنّ هناك تضمناً وضمولاً في عمليّة الاستلال. ومرد ذلك طبعة التفكير والتحليل عند السلمين قاطة. وخير من عبر عن ذلك ابن سينا الفلومية، شروط فلسفية ، ترافقت مع الشروح المهجيّة والمنطقية. لكنّها لم تكل المهومية والمنطقية. ومنكك المستصفى الذي اكتملت فيه النظرة المنطقية الدرب مشهومة والمنطقية الدرب فضمه فيهمن الماصدق على أبداده، وكان تعقيبه على الإشراق والفيض الحلولي، فضمه فيهمن الماصدق على أبداده، وكان تعقيبه على الإشراق والفيض الحلولي، فضمورة تولد التنبجة من الفتكات"، لانها موجودة فيها بالفرق. بحث جمل الغزلوا وأحد الهاتمات شمل التعرب من عليل الأبعاد المنطقية للاستلال. وبها نكون أغزنا وأوجزنا القدر من تحليل الأبعاد المنطقية للاستلال. وبها نكون أغزنا وأوجزنا وأوجزنا طعل معذا القدر من تحليل المؤلوة على المناس وهو أحد الهاده،

٦١. الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ٢٥.

٦٢. المصدر نفسه، ص ٢٥.

٦٣. المصدر نفسه، ص ٣٤.

المطلوب من فقرة القياس، التي يمكن تلخيص نتائجها بالقول: إنّ بُعدَي المفهوم والماصدق تداخلا في شروح الغزالي، واختلطا في المنطق العقليّ المسحّر للمعاني الإسلاميّة، مع غلبة الماصدق على معظم الأبحاث للأسباب والعوامل التي أوردنا. وبهذا "تكمّل طبيعة الأبعاد في أبحاث الغزالي المنطقيّة الثلاثة، وتتوحّد الحلاصات. قَيْمُمَّر على الانسجام بين خلفيّة الحدّ والقضيّة والقياس. ودليل ذلك ظهور البعد الماصدةيّ مع خالطة مفهوميّة فيها جميعاً على السواء.

وسننفلت الآن من هذه التحاليل لنطرح على أنفسنا السؤال التالي:

هل وعى الغزالي خصال منطقه، وصرّح بالتفريق بين بعديه، وغار باتتجاه كلّ بعد منها؟ ومصدر هذا التساؤل الالتباس في الرأي الذاتي والتحليل الآلي. ويفوقها جميماً الشوق إلى دعم الرأي بيبان نصّه الغزالي وسطره معلناً فيه موقف. ولم نعثر في الحقيقة، في كتب الإنام، على نقرات تتناول هذه المسألة علناً سوى ما ظهر وبلماية المؤلفي وبالماية المؤلفية من الإعادة بأن المبرا كتر الكتب المنطقية المرحوة ويوبداية المؤلفية بين المنطق والمعافي الإسلامية. حتى إن الفرالي في كتبه المنطقية الإسلامية المناخرة ألفناه يرة الأبحاث إلى المعار. مما يجعل الغزالي في كن اعتبار ما ورد في المعار مقتصراً على التأثر بالمنطق الأرسطوي فقط، بل له امتداده إلى سائر تآليفه، وكامل النظرة الملخالية.

والمعتمد في هذا النصل الإنصاح عن خباياه بعرضه متقطّماً في البداية، ثم يركز على المهمّ منه، مع الإحاطة بمعظمه إيراداً وذكراً حتى نستوفي المعنى ونقف على اللّمَائق. ثمّ نعمد إلى تحليله: جملة جملة <sup>11</sup>. قال الغزالي في معرض انقسام الموجود إلى الكُلّم. والحزئرً":

وإنّ الكلّي اسم مشترك ينطلق على معنين، هو بأحدهما موجود في الأعبان، والمعنى الثاني موجود في الأذهان لا في الأعبان. أمّا الأوّل فهو للشيء المأخوذ على الإطلاق من غير اعتبار ضمّ غيره إليه، واعتبار تجويده من غيره، بل من غير التفات

٦٤. أوردنا النصر بالرغم من التطويل فيه، نظراً لدقة المسألة وصعوبة شروحها. ولأن الاجتزاء القليل من النصر يشؤش المعنى ويغشيم. ونشير إلى أهمّ: هذه الفقرة وضرورة إبرازها وعرضها في معظمها.

إلى أنّه واحد. فإنّ الإنسان مثلاً معقول بأنّه حقيقة ما وألزم شيء للإنسانيّة ... ولكنّ العقل قادر على أن يعتبر الإنسانيّة المطلقة من غير النفات إلى أنها واحدة أو أكثر... فإنّ العموم أو الحصوص شرط زائد على ما هو إنسان والوحدة والكثرة كذلك... والأوّل تعني بهلا المعلوق الذي هو متقطع أليّة عنا وراء الإنسانيّة نفيًّا كان أو إثبانًا. فالكنّي بهلا المعنى موجود في الأعيان. فإنّ وجود الوحدة أو الكثرة أو غير ذلك من اللواحق مع الإنسان وإنّ لم يكن بما هو إنسانيّة ... فإنّ لكلّ موجود مع غيره إليه لا يوجب نني وجوده من حيث ذاته. فالإنسانيّة عند الإعتبار موجودة بالمعلى في آحاد للوعبار موجودة بالمعلى في آحاد للوعبار موجودة بالمعلى في آحاد للوعبار موجودة بالمعلى في آحاد للاعتبار موجودة بالمعلى في آحاد للوعبار موجودة بالمعلى في آحاد للاعتبار موجودة بالمعلى في آحاد الناس محمول على كلّ واحد لا على أنّه واحد بالذّات ولا على أنّه كثير فإنّ ذلك ليس بما هو إنسانيّة ...

والمعنى الثاني للككي هو الإنسانية ، مثلاً ، بشرط أنّه مقولة بوجه من الوجوه المقولية على كثيرين. وهذا غير موجود في الأعبان ، إذ يستحيل وجود شي ، واحد بعين بيكون محمولاً على كلّ واحد من الآحاد في وقت واحد معين... ولكنّ هذا المجرّ عنه موجود في الأذهان على معنى أنّه إذا سبق إلى الحسّ شخص زيد حدث في النفس أثر وهو انطباع صورة الإنسائية فيه... وهذه الصورة المأخوذة من الإنسائية على معنى أنّه لو ظهر للحسّ فرس بعده بحدث في النفس اثر آخر... بل سائر أشخاص الناس في ذلك مستوية سواء الأشخاص الموجودة والتي يمكن وجودها، لأنّه اسنوت نسبته إلى الكلّ قسمي كلّاً بهذا الاعتبار... ثبت في النفس صورة كلية وليس في الوجود كونها كلية . بهذا الاعتبار بل هو ثابت في الأعيان بالاعتبار الأول. لعموم في كونها إنسائية الموجودة لزيد والإنسائية الموجودة لومعنى كانها الناشار المولدة الموجودة لزيد والإنسائية الموجودة وأممّ ما طلب... وأما ما طلب... وأما

إجتمعت في هذا المقطع شروح الفهوم والماصدق، ووعي الغزالي النامَ بهما من دون الاصطلاح عليهما عبارتين وتسميتين. ذلك لأنّ المفسون لديه كان واضحاً

٦٥. الغزالي، المعيار، ص ١١٥ ـ ١١٨.

عميقاً. ويعتبر إدراك البُعدين والتصريح بالفرق بينهما إحدى ميّزات عبقرية الإمام ألغزالي وتوغله في مسائل المنطق. إذ إنَّ مسألتي الشمول والاستغراق أو الحلول بمضامينهما لم تختلفا عن مضمون الفهم الحديث اختلافاً كبيراً. أمَّا الفقرة السابقة فإنَّها تعالج المسألة من زاوية الكلّي المنطقيّ والكلّي الطبيعيّ. لذلك نرى امتزاج البحث بمفاهيم منطقيَّة ووجوديَّة ونفسيَّة مثلاً ستتَّضح المسألة عند شرحها فها بعد. ولعلُّ هذا المزج كان من طبيعة الأبحاث في تلك الحقبة. مع التذكير بأنَّ المقطع كان ضمن سياق مقولات الوجود، وهي أبحاث ممزوجة بآراء فلسفيَّة عند الشرَّاح المسلمين. وحتى إنَّ بعضهم يعتبرون مقولات أرسطو أبحاثًا فلسفيَّة أكثر منها منطقيَّة. وصرف الغزالي همَّه في مسألة أبعاد المنطق إلى مفترقين، أومعنيين، كما يسمَّيهما: الأوَّل الكلَّى المجرّد الذي يحلّ في الحدود المنطقيّة. والثاني الكلّي العامّ الذي يشكّل شمولاً لعدّد من الأفراد، يجمعها التماثل والاتحاد في الجنس أو النوع أو الماهيّة.

ولعلّ عمليّة شرح مقتضبة لهذه الفقرة تركّز الضوء أكثر فأكثر على فهم الإمام للمسألة. يرى الغزالي أنَّ الكلِّي المفهوميّ يوجد في المعيّنات وفي الأفراد المحسوسة. وهذا الوجود بمعنى الحلول، أي الحمل الماهويِّ الذي ينطلق من المعانى التحليليَّة بدون اعتبار للأفراد، وللعدد والتكثّر. وهذا ما يُسمّيه الإنسانيّة والفرسيّة. وهذه الإنسانيَّة هي الصفة المطلقة التي تحلُّ بزيد وعمرو وغيرهما. وتُعتبر هذه الصفة المطلقة نوعاً من المثال المجرّد، لا التصاق لها بمسألة التعميم والتخصيص وإضافة أفراد أو معان. فإنَّ هذه الإضاقات شروط زائدة على الإنسانُ بمفهوم الإنسانيَّة. وهذا التمبيز، وإيجاد ماهيّات خاصّة غير خاضعة للتعميم والتخصيص أو للوحدة والكثرة، مرتبط بمعطبات التجريد الفلسفيّ المثاليّ. إنّه برى أنّ هناك كليّات مجرّدة بمعنى الكُّلّى العقليّ غير الخاضع للنظرة الكميّة . فهو ، إذاً ، متمثّل بماهيّة الشيء ، على شاكلة المثلّ الأفلاُّطونيَّة. وحلول هذه المثل في الموجودات المحسوسة هُو نوع من المشاركة الأفلاطونيَّة أو الإشراق من أعلى إلى أسفل على طريقة الجدل النازل الأفلوطينيِّ. وما يعنينا من المسألة وجهها المنطقيِّ الذي ينظر إلى هذا المعنى بكونه ماهيَّة تحلُّ في الموجودات، وتتحقَّق في الأفراد المشخَّصة. ومن ثمَّ نرى الأشياء في ضوء هذا الكلَّى نحت اعتبارها مستغرقة بهذه الصفة أو الماهيّة المحمولة.

ولعلَّ القدر الجامع – الجامع المشترك – في نظر الغزالي ، لهذا المعنى الذي نشرحه وللمعنى الثاني الذي سنشرحه ، الانطلاق من الفرد المشخّص الذي ركّزنا عليه في ما سبق. وتعليل ذلك: أنَّه قد تبيَّن في شرح الفقرة أنَّ محور تفكير الغزالي أو الوسط بين المفهوم الماهويُّ والشمول الماصدقيُّ هو وجود الجوهر الفرد، الذي يحلُّ فيه المفهوم، أو ينطلق منه بجريداً وتعميماً بحو الجنس الأشمل في المعنى الثاني. لقد كان محور حديث الغزالي على ذلك الفرد، زيد وعمرو...، ونظر إليه من كونه مشاركاً في الإنسانية مستغرقاً بها، أو افترق به نحو كونه فرداً من أفراد الإنسان جنساً كان أو نوعاً. وهذا الجوهر هو في صميم بنية الغزالي المنطقيَّة ولبَّها، وفي عمق تراثه وزاده الثقافيّ. فالمفرد هو العنصر المحوريّ في طبيعة تركيب اللغة العربيّة ، والمفرد هو الهدف في الاجتهادات الإسلاميّة الأصوليّة. والجوهر المُشخّص هو نقطة مهمّة في نظريّة أرسطو التي ترى فيه عنصراً يأتي في موضوع ولا يحمل على موضوع بحسب الرأي في مقولة الجوهر المشخص". واللفظ المفرد هو المعطى الأساسيّ عند الاسميّين. وكان أن شرح الغزالي المفهوم من خلال حلوله في هذا المفرد المُسخَّص، وانطلق إلى الماصدق والكُّلِّي من المفرد أيضاً. ولهذا لا يمكننا أن نقول: إنَّ حقائق الكلِّيات المنطقيَّة عند الغزالي تنطلق من الكلِّي الماهويّ ، أو تنزع نحو النجريد والجنس الأعمّ. كما لم تأتِ الفقرة ، إلَّا في معرض العرض لإحاطة القارئ بالبُّعدِّين وللتمبيز بينهما لا أكثر.

وبقيت زاوية الانطلاق والأمثلة وانصباب الشروح على هذا المفرد المشخص. وتنبعث من طبّات شرح الفقرة عملية التوافق بين ما ذكرناه سابقاً وبين وعي الغزالي المسألة، وكيفيّة مَحْرُورتها حول الفرد. وقد حدّد الإمام في جملة وصفه المعنى الأوّل طبيعة الحمل، خلال العبارة الآنفة، بحيث يحلّ المفهوم في كلّ فرد، أي في الموضوع المشخص. وبطريقة تجعل الحلول الفهوميّ مستخرقاً في الموضوع الذي حلّ فيه، مفرداً كان أو نوعاً يحلّ كثرة. كما ميّز أيضاً المثال المجرّد من المبّن المحسوس، وتكلّف نفسير الحلول نفسيًّا. وشاهده في دائرة الأعيان والمحسوسات، علاوة على إدراكه منطقيًّا. وعبّر عن طبيعة إدراك هذه المفاهم والمعافي بأقتبة الإدراك الحسيّ والعقلي" . فكان في شروحه متابعاً المفاهيم النفسيّة المشّائيّة التي تفرّق بين مستويات الإدراك. وكلُّها في أسسها من صنيع أرسُطو. وريًّا كانت شرُّوح الإمام للتوضيح، أو جاءت نتيجة الشروح الموسوعيّة المزجيّة ، وهي طابع ذلك العصر. ولعلّه أيضاً انطلق من الحواس في نظرته النفسيَّة ليتوافق مع انطلاقته من المفرد المشخَّص منطقيًّا. ومثال ذلك قوله: «فتأمل أنَّ المدركات الأول للإنسان في مبدأ نظرته حواسه ... ١٨٠. وتعليقنا هذا لإثبات وحدة التفكير والتحليل عند الإمام ، وللتأكيد على وحدة البنية في مؤلَّفاته وأفكاره من جهة ، ولدعم رأينا السابق من جهة أخرى. وفيه ذهبنا إلى أنَّ ركن البنيان المنطقيّ العزالي وأساسه المشخّص المحسوس. وقد أكَّد الغزالي في غير موضع خلال فقرته السابقة على دور المفهوم انطلاقاً من الموضوع المفرد. إذ قال : «فَإِنَّ لكلِّ موجود مع غيره لا في ذاته وجوداً يخصَّه وانضمام غيره إليه ، لا يوجب نني وجوده من حيث داته ». وهكذا تتبلور الاستقلاليّة والهويّة للحدّ المفرد الذي يبقى متجوهراً ، سواء دخل عليه الحمل المفهوميّ ، أو تجرّد بمعنى شامل يضمّه مع غيره ، كما هي الحال في المعنى الثاني . أمّا المقولُ الحمليّ الذي يوجد في الكثير من الأفراد فهو الكلِّي الماصدقيّ ضمن المعنى الثاني. وبما أنَّه بتعذَّر أن يكون الكلِّي الواحد موجوداً في الكثرة المحسوسة بآن واحد، فهو، إذاً، مجرَّد وشامل للأفراد .

ولقد اقترب الغزالي في تصوير المعنى الكلّي هذا من كليّات فورفوريوس الحسس، التي يكون فيها الجنس كارَّ شاملاً لعدة أنواع. ونعلم مسبقاً أنْ نظرة الشرّاح الأرسطويّين ولا سيمًا فورفوريوس نظرة ماصدقيّة، ترى الحدود من خلال الأفراد واندراج الحاصّ منها في العامّ. فينظيع ذلك في ذمن الإمام تصنيفاً للأجناس والأنواع وإدراجاً للفرد المنسخص ضمن نوعه وجنسه. ويهذا يندرج عمرو في الإنسان والفرس ضمن الإنسان، لأنَّ للفرس أثراً في النفس، كما يقول الغزالي، يتجلّى في تجريد الفرس المحسوس، وجعله للفرس أثراً في النفس، كما يقول الغزالي، يتجلّى في تجريد الفرس المحسوس، وجعله صورة كليّة شاملة، هى الحيوان. ولعل التجريد بدلالته الفسيّة هو العمليّة التصنيفيّة

٦٧. توسّع الغزالي في هذه الشروح خلال استعراضه المنطق في المعيار، ص ٥٣ ــ ٥٥.

٦٨. الغزالي، المعبار، ص٥٥.

العقائية بدلالتها المنطقية. فقرضت من ثم طبيعة الأبحاث امتزاج الرؤية الفسية بالمنطقيّ، فكان انطباع المحسوس وأثره في الذهن تجريداً. وبهذا البميز يفصل الإمام بين الكلّي المصال في الإمام بين الكلّي المحال في المحسوسات؟ وبين الكلّي الحال في المحسوسات؟ كنرة من الأفواد تمتد أفقيًّا وتنضوي تحت المحسوسات؟ من جعل الأشياء أعداداً. إذ تصبح الإنسائية بالمعدد، كما قال، فتشمل مجموعة من الأفراد المعدودة، وتأخذ بالنظرة الكلّية الماسائية.

ثمّ يعترف الغزالي بصعوبة الغييز بين الكلّي بمعنى الإنسائيّة ، وبين الكلّي بمعنى الإنسان الشامل . وبرى أنْ ذلك من الأبحاث الشاقة التي تحتاج إلى جهد ذهنيّ . لهذا لاكرّ شرحه المسألة في فقرته السابقة . وركّز على الغييز بين الماهيّة المجرّدة التي تحلّ في الأبحاد فتجعلهم مستغرفين بمفهومها ، وتجريد جوامع صفات الأفراد التي تلتي في الإساد المافرد المشخص المحسوب في الكلّي العام عبدة اعتبارات مؤثّرة ، إضافة إلى الأبحاد الملطقية . فهو نوع من البعد الفلسلمي الأفلاطونيّ في جدله المصاعد. ومن المحدّة أفراد متحقّقة في الأعيان . وهو شطر من النظرة الأرسطوبيّة فلسفيًا ومنطقيّاً ، المحدّة أفراد متحقّقة في الأعيان . وهو شطر من النظرة الأرسطوبيّة فلسفيًا ومنطقيّاً ، والمحدّق المنوبي يقول الغزالي : هنه موضوع بإزاء الموجود في الأعيان ، فإنها أشخاص مينّة ، إذّا الدينار الموجود شخص مينّ ، فإن جمعت أشخاص مسيّت دنائير ولم يعرف أن الدينار المخصوب الميني برميّت أن الدينار المخصوب الميني برميّت أن الدينار المخصوب المنين مرتب منه في النفس أثر هو مثاله وهلم به وتصور لهن . . . فتكون المصورة الثابئة في الغيس من حيث مطابقتها لكلّ دينار يغرض صورة كليّة لا شخصية ١٠٠٪ .

وهكذا تنثال الصور المحسوسة والمعقولة ، وتساب بين الإدراكين. فترسل المعاني النمسيّة في بحرى الكلّي العقليّ تذويباً لأشكال تحقّق الكلّي الشامل في الوقائع المحسوسة. ومرّة أخرى يحفظ الغزالي خطّة وطبعه في الانطلاق من المفرد المشخص المحسوس. فني المعنى الثاني انعقدت المحسوسات والجواهر المفردة المشخصة ، كما سمَّاها أرسطو، على الكلِّي الجامع والمجرِّد الذهنيِّ والصورة الشاملة. وعلى عكس ْ نَظْرِيَّةُ المَثْلُ وَالْحَلْفُةُ التَّحَلُّمَاتُهُ ، تَنْطَلَقُ النَّظْرَةُ المَّاصِدَقَيَّةٌ مِنْ رؤية الشمول تجريداً وجمعاً لعدد من الأفراد. وتلاءم هذا البعد مع أبحاث الغزالي المؤسّسة على المفرد المعيّن والتُركيب الاسمى اللغوى. كما وأنّ الشرح الماصدقيّ يبدأ منطلقاً من الخاصّ إلى المعقول العامّ الذي يُشمله، وهذا يؤيّد رأينا السابق. وإذا أشكل استيعاب هذه المسائل فسنمثَّلها ، توضيحاً ، ينقطة في الدائرة تتشعّب منها الخيوط انبعاثاً واستقبالاً ، بحيث تمثّل النقطة الكلّي الماهويّ ومنها تنطلق الخيوط وتحلّ في المفردات المتشرة حول محيط الدائرة ، كما تتجمُّع خيوط النقاط بدورها وتعود إلى النقطة نفسها ، بحيث تمثُّل العودة، الصورة المجرّدة الشاملة، بحسب المعنى الآخر.

ويقول الغزالي في منحي آخر حول هذه المعانى المؤيّدة بالمشخّصات: وفإن قيل فالجوهر الكلِّي أُوَّليَّ بمعنى الجوهريَّة أم الشخصيُّ ، قلنا الجوهر الكلِّي على ما سيأتي قوامه بالشخصيّات، إذ لولاها لم تكن الكليّات موجودة. فالشخص في الرتبة متقدّم عليه الكنّ الشخص في صيرورته معقولاً يفتقر إلى الكلّي ولا يفتقر في الوجود إليه ع<sup>٧٠</sup>. وهذا تصريح وتوضيح، بأنَّ الشخصيُّ المتجوهر هو انطلاقة الكلِّي الشامل. فالماصدق ومثله المفهوم يدوران في أفق النظرة إلى المعيّن. وإذا كانت الكليَّات الماهويّة هي حقيقة الأشياء وهي الموجودات الأساسيّة أو المعاني الإلْهيّة ، فمن الضروري تحَقُّقها في المشخَّصات خَيوطاً حلوليَّة. فالمعيِّن يتحقَّق وجوداً ومصيراً من خلال الحمل الماهويّ المفهوميّ عليه ، ويتبلور في كونه مستغرقاً بالمفهوم والماهيّة . وبهذا ، إذاً ، ينبـع المعيّن المشخّص من عمق نتاج الغزالي. وقد لعب دوراً مهمًّا في الأبعاد المنطقيّة تحتّ تأثير مجموعة العوامل التي ذكرنا. كما توافق تحليلنا الأوَّل في بداية الفصل وفي أثناء العرض مع تحليل فقرة الغزالي وتآزر على تشخيص تطلّعات الإمام وكشف حقائق عرفانه. وقبل خنم الفقرة السابقة الذكر سنلم بتحليل بسيط لبعض مصطلحاتها وتعابيرها، توضيحاً لبُعْدَيُّ المنطق وتمييزاً للمفهوم والماصدق على ضوء هذه المفردات.

وقد ورد فيها: الإنسانيَّة المطلقة، والعموم والخصوص، والوحدة والكثرة،

٧٠. الغزالي، المعيار، ص ٢٠٢.

والإثبات والنني، والوجود في الأعيان، ومقولة على كثيرين، وإنسان بالعدد، وغيرها. وكنّا حَّلَّنا في بداية هذا الفصل بعضاً من معانيها وألفاظها، وعرَّجنا على ما توحى به من خلفيَّة منطقيَّة. فقلنا إنَّ الإطلاق يُقصد به إطلاق الصفة والحكم. وهو منظار مفهيميّ يجعل الحكم والصفة يحلّن في الموضوع، والموضوع هو المفرد المُسخِّص، فالماصدق طاغ . ثم أكَّدنا أنَّ العموم والحصوص معان لها دلالة كميَّة عدديَّة تشير إلى شموليَّة للأُفراد، أو تخصيص بمعنى الأقلِّ في العموميَّة والشمول. فتناولنا النظرة العدديّة والكثرة والوحدة ، وما يلحقها من أشياء ومفردات وماصدق. وقد توافق الإطلاق مع شرح الغزالي لمعنى المفهوم ودوره الحلوليّ ، فاستعمل التعبير ليشير إلى كيفيَّة تحقَّق الإنسانيَّة في المعيّنات. واستخدم العموم والخصوص ليشيرا إلى الدّلالة الكيّة العدديّة. كذا هي الحال بالنسبة للإثبات إذ توافق الإثبات مع كيفيّة إطلاق المفهوم، تثبيته أو نفيه صَّفةً كان أو ماهيّة. وكنّا قد ذكرنا أنّ الإثبات له جوانب مفهوميّة ، بينها الإيجاب يعني الكمّ والبعد الرياضيّ الماصدقيّ. أمّا العين والأعيان فتعنى المشخّصات المحسوسة وهي حجر الزاوية في نَظر الغزاليّ. وقد تداول فيها دلالةً على كيفيّة استغراقها بالكليّة الإنسانيّة أو كيفيّة تضمّنها في الكلّي الشامل المجرّد الذهنيّ. وما نبغيه ليس تكراراً، إنّا إعادة ربط بين الصورة والأدوار التي حصَّلتها وأدَّتُها هذه المصطلحات في الفقرة. مثلًا وردت في الكتب المنطقيَّة على امتدادً تحليلنا لها بما توحيه وتعنيه، وبكل أغراضها اللغويّة وخلفيّاتها المنطقيّة. وقد تطابق واجتمع كلّ تعبير في النصّ الأخير مع شرح الغزالي لكلّ من المفهوم والماصدق. واتَّفقتَ جميعها مع تحليلنا لإبحاءاتها ودَّلالاتها ، كما توافق ذلك مع تصريحات الغزالي نفسه ومع غايته في إعطاء كلّ تعبير مجرى ودلالة. وبهذا تكتمل البنية وتتجانس وتتماثل فتشكّل بحثاً واحداً واتجاهاً واضحاً. نَعِمَ فيه المزج المنطقيّ بالمعاني الإسلاميّة ، ضمن البعدين المنطقيّين ، بنصيب وافر. ونال منه الفكر الإسلاميّ قسطه الماصدقيّ ومفهومه الإلْهيّ. وقد أمدّتنا هذه البنية المكتملة بحريّة إعطاء التفسيرات والأحكام لمنطلقات الغزالي الماصدقيّة، مع مخالطاتها المفهوميّة ضمن حدود المعاني الإسلاميّة والنقل عن ابن سينا. ونطوي الّفصل أخيراً بإعادة استدعاء ما حلّلناه على يد أداتي المفهوم والماصدق، فيقتضب بما يلي:

روت معاني المفهوم والماصدق غليل الأبحاث الحديثة ، وأوقدت النور فوق

الحلفيّات المنطقيّة. فدرست توجّهات منطق أرسطو وحَلَّت. وقد اختلف الفلاسفة المحدثون في التفسير، ككّهم تعمّقوا في التحليل ووفوا الأبعاد درساً وشرحاً، ومنهم غوبلو الفرنسيّ.

٢. ذَكَتُ الشروح والاستئتاجات على أنَّ الغزالي تناول، بأبحاثه المنطقية الثلاثة في الحدّ والقضية والقياس، الدراسة من خلفيتين. وعبرت المفردات والتصورات عن ذلك، يما أوحته ممنّى ودوراً إجرائيًّا. ويمكن القول إنَّ المفهوم والماصدق اختلطا في تفسيرات الإمام.

٣. ظهر البعد المفهوريّ تحت تأثير البنية الأرسطويّة المتمثّلة في تركيب القضيّة وحدودها وفي القباس السلجستيّ. وفعل الطابع الإسلاميّ فعله، فتمثّل الفهوم صفة وحكمّ دينيًا نصبًّا يحلّ في الموضوعات والمعيّنات. وكانت المفهوميّة في إطار الحمل المترعيّ.

٤. غذّت الحلفية المصدقية الجانب الأكبر من أبحاث الغزالي المنطقية ، وطغت عليها. وجرت مفردات اللغة العربية في حقلها الفسيح وأرضها الحصبة منسجمة مع هذا البعد. وأصاب التأثر بالشراح الاسمين نصبياً. كان ذلك بعد تفكيك مجموعة المصطلحات والمفردات والنصوص وتحليلها. واستنجنا أيضاً أنَّ هدف المعاني الإسلامية احتبس في المحصورات والمعيّات المشخصة والحالات المخصورات والعيّات المشخصة والحالات المخصورات والعيّات المشخصة والحالات المخصورات.

فاصناً إلى القول باستيماد النظرة التحليلية الماهوية المجردة من أبحاث الغزائية الماهوية المجردة من أبحاث الغزائي، لفرايتها عن طبعه وسمة تفكيره. وأشرنا إلى أنّه عرفها ونادى بها وحدد الحدّ على أساسها. إلّا أنّ الشريعة وطبيعة اللغة حالت دون الأخذ بالمثل والماهيّة عمليًّا، بالرغم من مزج المنطق بالمفكور الإسلاميّ.

## النظرة العلائقيّة في منطق الغزالي

كابدت الأبحاث المنطقية أمد التاريخ، وكان أرسطو قد رأى بعقايته العلمية وفي الشرقة مقضية منه في التحليلي الثاني أن المنطق وتتسب إلى العلوم البرهائية. وقد بين كيمة تتسب الحالمائية، وقد بين عصم عن منطق المعايير ومنطق العرض، رتعني كلمة الفرض في العربية في ما تعنيه الفريضة والواجب. وما لبنت هذه العلوم المنطقية أن تبلورت حديثاً فغدت عند العمس علماً يبرهن استنباطيًا قوانينه، شأنه في ذلك شأن الهندسة التي تستنبط تضاياها وقوانينها ونظرياتها من بضعة تعريفات ومسلمات. حتى إن الهندسين المحدثين المحدثين المحدثين المحدثين المحدثين ترتب عليها. ومنذ أواخر القرن التاسع عشر عُرِفَت هذه الحركة الفكريّة باسم (الاكسيوماتيك المنافسة، أي مباحث تأسيس أو تأصيل الهندسة، أي راحعها إلى أصول، وافتتح ذلك مورتز باش مامك الممكل معالم (الاكسيوماتيك المنافسة، أي

وتفرّع عن الاتجاهات الحديثة المنطق الرياضيّ في الربع الأوّل من هذا القرن، بعد أن ظهر رأي غوتلوب فريجه (Gottlob Frege)عن رموز المنطق وأسّس الحساب منذ ١٨٧٩ م. إذ ردّ تعريف العدد إلى ثوابت المنطق الصوريّ، بحيث غدا استنباط الرياضيّات كلّها من مبادئ المنطق الصوريّ وحده. ثم تسلّح المنطق بالرمز وأعلن ديفيد هلبرت أنّ المنطق والرياضيات نبعا كلاهما من نبع واحد أسبق منها وهو

الطريقة الاكسيوماتيكية أو من الصورية الخالصة (Formalisme pure) فلكمي تستقيم الرياضيّات والمنطق يجب الذهاب إلى أبعد من حدودهما ومسلّاتهما والوصول إلى كونهما علمين استنباطيين. بحيث يقبل الفرد حدوداً ومسلّمات أوليّة عارية من كلّ معنى سواء في المنطق أم الرياضة . وعندها نصل إلى رموز نضعها وضعاً . ومن ثمَّ فهي صوريَّة بحتة لا تتضمَّن معنى ما. وذلك بوضع رموز لثوابت وقوانين من المنطق. فالنسق عند رسل Russel مثلاً يستعمل الرموز مع مسلمات للتضمّن والوصل والفصل والنفي والمساواة والعدد. بينا مسلّات هلبرت كبيرة جداً نسبة إلى رسل.

ولعلِّ هذه المسلَّمات شبيهة بما سمَّى قديماً بالعلاقات المنطقيَّة وبدلالات الألفاظ على المعاني مع الفارق الكبير في الأسس والحدود والتوجُّه. إلَّا أنَّ الأبحاث الحديثة والمستجدّات المنطقيّة نستكين إليها نظراً لتماسكها ومناقبيّتها المنهجيّة ، نستجير بها ونهرع للإمساك بأدواتها فتكون لنا عوناً على التحليل وشهادة على خلفيّات الغزالى وتقويماً لمرامى منطقه ونسقه. وهو الذي حاول إقامة علم منطقيٌّ يستند على مجموعة من ر العلاقات الكليّة، حصّلها من دمج المنطق الأرسطويّ بعلم أصول الفقه، وجعلها معياراً للنظر العقليُّ فلسفيًّا وفقهيًّا. إلَّا أنَّه لم يبلغ فيها مرتبة تحرير العلاقة الصوريّة المنطقيَّة من المعنى ومن مادَّة الحدود والقضايا. ولكنَّ ذلك لا يقف حائلاً بيننا وبين الكشف عن الحقائق الكليّة والمجرّدات والنسق الذي اتّبعه. فربّما استشففنا من نسقه محاولة جادّة منه في تقديم نسق قائم على بضعة علاقات صوريّة. علماً بأنّ النظريّة المنطقيّة ككلّ بدأت بأرسطو وتوسّعت على أيدي المسلمين ومن ثمّ غذّتها عبقرية اللغة العربية وطبيعتها إضافة إلى أبحاث علم الأصول. ولاسيّبا لدى الإمام الشافعي الذي وضع قانوناً كليًّا، يرجع إليه في معرفة دلائل الشريعة وفي كيفيَّة معارضتها وترجيحها واستنبط الشافعي عَلم أصول الفقه واضعاً للخلق قانوناً كليًّا يرجع إليه في معرفة مراتب أدلَّة الشرع'. وهذا في إطار المنطق القديم.

كان نتاج الغزالي المتأثّر بأرسطو والشافعي نموذجاً منطقيًّا، يمكّننا من استخراج مجموعة علاقات منطقيَّة . رغبنا في الانفراد بها والإلحاح على الظفر بخلفيَّتها وتقليبها على

<sup>1.</sup> الرازي، فخر الدين، مناقب الإمام الشافعي، القاهرة، المكتبة العلَّامية، ١٢٧٩ هـ، ص ٩٨ \_ ٩٩.

كل وجه. ولم يكن ليتأتى لنا ذلك، لو لم نتسلّع بالنظرة العلائقية الحديثة ونتزود 
بعدَّة المقارنة، لتطلّع على لبّ علائق منطق الغزالي، وندرك مراد علاقاته وطابعها. 
والعلاقة في اللغة ارتباط بين شبين بنسبة ما أو لضرورة ما. وقد عرف المسلمون دور 
العلاقة، فقال الجرجاني عنها: والعلاقة هي شيء بسببه يستصحب الأول الثاني 
كالعليّة والتضايف...ه والنق انتباهنا في الباب الأول جملة علاقات زخرت بها 
معظم كتب الغزالي المنطقة. فعزلنا، هنا، أشهرها والمهم منها وهي: القضرت، 
معظم كتب الغزالي المنطقة والإلزام، والقصل والشرط، والمساواة، والعلّة أو العلّية، على 
الطابقة، واللزوم أو الإلزام، وأن المنافقة الرياضية بشيء. وقد اكتزت العلاقات 
المنطقية حديثاً، ووقف مفكّرو المنطق أمام ممكنها، فتاولوها بالبحث المجرّد 
والمستقلّ. وكان للتضايف والإضافة شأنها في أعهال لاينتز حديثاً، وتحديثاً، وتحديثاً للنافي شام الهلاقات الرياضية المنطقية . كما كان لنظرية العادة واستصحاب الأول 
للنافي ضبح وتنابهاً شكليًّا ...

وقد مَيْرُ الغزالي بين العلاقة العلّمية الظاهرة وهي التنايع والعلّمة الحقيقيّة وهي واحدة 
تتجلّى في الحلق الألهيّ. ومن ثمّ نادى المنطق الجديد بمجموعة إضافات عبر عنها في 
اللغة بالأسماء الموصولة ، (Relatifs) ، أو حروف العطف. وعرف مفهوم 
الأحوال ، (Cas) ، وتكلّم على النساوي والخائل (Symétrie) ، والتعدّي 
الأحقات بديدة ، من غير علاقة التضمّن ". وأماط اللئام عنها جميعاً. أمّا علاقة 
التضمّن فتقوم عليها الفكرة العامّة في المنطق الأرسطوي إلى حدّ ما ، ومبدأها التداخل 
بين الحلود نوعاً ما . ويلغ المنطق بواسطة رابطة التداخل بين الحدود مرماه في 
التصديق على النتيجة . تلك التي تُحصّل من ترابط حدّيها وتداخلها ، عبر عملية 
التصديق على التتبجة . تلك التي تُحصّل من ترابط حدّيها وتداخلها ، عبر عملية 
تضمّن الأوسط للأصغر وشمول الأكبر على الأوسط في المفلمتين . وينطوي التصرّر

٢. الجرجاني، التعريفات، ص ١٠٥.

Blanché, *Op. cit.*, pp. 193 - 194, pp. 201 - 204.

رسل، برتراند، أصول الرياضيات، جـ٣، ص ٣٧ وما بعد.
 م.

٧.

عادة على تصوّر أعمّ منه وتصوّر أخصّ منه . وبهذا الفهم يتمحور المنطق حول علاقة التداخل والتضمّن. ولقد انطلق نقد القياس في العصر الحديث من الهجوم على هذه العلاقة الوحيدة. ورأى أصحاب النقد أنَّ هناك استدلالات أخرى غير القياس. ففتحوا بذَّلْك الأفق أمام جملة علاقات جديدة ، من غير علاقة التضمَّن ، عبّر عنما بعضهم بالرموز '. ومن أمثلتها ما يلي:

رابطة الوصل ورمزها ٨١، للدلالة على العطف في اللغة.

رابطة الفصل ورمزها ٧٥، ويعبّر عنها في اللغة العربيّة (بإمّا... أو) وهناك الفصل القاطع المنحصر منها، (Disjonction exclusive) (Disjonction adjonctive) والفصل المنتشم

رابطة الشرط ورمزها 🛶 ويعبّر عنها في اللغة العربيّة (بإذا... ف...). وسنهتدى بلمحة موجزة عن المستجدّات المنطقيّة والرياضيّة الحديثة، قبل أن نحلًا ما اختزنه الغزالي من علاقات. ولاسيّما إنّ معاني هذه المستجدّات تُنير لنا السمل، محمث نمسك بنواصيها وأداواتها ليكون لنا في ذلك عون وهداية.

لم يُعجب ديكارت بالمنطق الصوريّ إعجاب كانط فيه، وقال أريد منهجاً يكشف عن الحقيقة ، أي يكشف جديداً لم يكن معروفاً في المقدّمات ، لأنّ القياس الأرسطوي لا يستنبط جديداً عمّا هو في المقدّمتين. واتَّجه اتَّجاهاً رياضيًّا يعتمد النظرة الكيَّة من دون تصوّر الأجناس والأنواع، القائم على الماصدق أو تداخل الموجودات. وهو يشرح رأيه بالمتوالية الهندسية التي تقوم على حدّ ونسبة فقط نستطيع بواسطتها أن نكشف ما شئنا من حدود. مثلاً ، إذا كان لدينا العدد (٦) والنسبة (٢) وهي الضعف، فإنَّ (٦) هي ضعف (٣) والعدد (١٢) هو ضعف العدد (٦) وهكذا... إذ يصل ديكارت بالنهاية إلى متتالية مطلقة ، تكشف عن آلاف الأعداد التي تتوالى كضعف (٦ – ١٢ – ٢٤ – ٤٨ – ٩٦ الخ). وكان بدأها بالستّة المستخرجة من الثلاثة<sup>٧</sup>. وتتجلّى عظمة ديكارت بمنهجه القائل: بأنّ هناك أفكاراً سبطة وواضحة بجب اعتادها. والتحليل الذي يوصلنا إلى مطلقات مثل نسبة

٠,٦ Ibid., p. 201.

Ibid., p. 176

الضعف في المثال. ثم يأتي التركيب المنجلي في المثوالية. وهذا النسق، رغب دائماً في أن تكون المسائل واضحة وبديهيّة ندركها بفطرة العقل<sup>4</sup>. وقد أفسح هذا في الجال أمام ليبنتز لرؤية منطقيّة ارتكزت على إيجاد دالّة ثابتة في المعادلة ودالّة منفيّرة. وكان الثابت ركز: العلاقة المنطقة عنده.

ثم خطا برتراند رسل، الفيلسوف المعاصر خطوات واسعة في إرساء المنطق على محموعة علاقات محدّدة. وقد اكتملت إرهاصات ديكارت ولستز على بديه، بإخراجه نظريّة اللوجستيك (Logistique) ، علماً منطقيًّا تسلّح بالرياضة وابتعد عن استعال اللغة والأقيسة اللغويّة. وأصبح قادراً على التعبير عن قضايا الرياضة بلغة المنطق. كما ردّ اللوجستيك الحساب إلى الحدود المنطقيّة. فأثبت أنّ الرياضيّات البحث هي فرع من المنطق الصوريّ. ويعتبر الطابع العامّ لكتاب رسل «أصول الرياضيَّات؛ الممثَّل الحقيقيِّ لهذه الفلسفة العلميَّة. وَلَمْ يَكُنَ اتَّجَاهُ رَسَلُ في الفكر الفلسفيِّ الرياضيِّ بدعاً ، إنَّا تأثُّر بمَنْ سبقه وخصوصاً «ببيانو» الإيطاليُّ وتلاميذه. إذ نادى وبيانو، منظرية جبر المنطق، وجبر المنطق فصل من فصول المنطق الرياضيّ اختص بحساب الفئات فقط . - سنوضحه فها بعد -. ومن ثمّ طور ١ رسل ١ كتابات بيانو الرمزيَّة بعد مطالعتها وهضمها ، مما سمح له بتوجيه الرياضيَّات الوجهة المنطقيَّة . كما ترك رسل ثورة «ميل» التجريبيّة وتركيبيّة «كانط» القبليّة، ووجد بردّ اليقين عند سانه ٩. وكان أن مال سانه ، كا ذكرنا بالرياضيّات نحو المنطق وأخذ بحساب الفئات ومثاله : أن (ص) + (ص) = (٢ ص) في الجبر العادي ، أمَّا في الفئة ، (Class) ، فإن جمع (ص) أو ضربها لا ينتج سوى (ص) ١٠. وأضاف على ذلك مجموعة ثوابت منطقية كالتضمّن والإضافة والمتغيّرات. فتهيّأ الأمر لحساب القضايا. ومن ثمَّ لردّ الرياضيَّات إلى المنطق، وجعل المنطق محموعة مسلَّاتٍ وعلاقات صوريَّة بحتة.

وإذا استرجعنا المنطق الأرسطويّ والقياس التقليديّ فإنّنا نجده بمعظمه يقوم على ألفاظ اللغة . بدون أن يعني ذلك عدم استعال أرسطو للرمز ، فقد كان أوّل مَنْ وظّفه

٨. أنظر ديكارت، ربنيه، مقال عن المهج، ترجمة الخضيري، جـ ٢، القاهرة، الكاتب العربي، ١٩٦٨، المقال.

Blanché, Op. cit., p. 326.

۱۰. الفندي، عمد ثابت، فلسفة الرياضة، بيروت، دار النهضة العربية، ۱۹۹۹، ص۱۳۰.

في القياس بآ. وسبق أن ذكرنا، بأن شروط القياس تنحصر في مشاركة الأوسط

للطرفين أو لأحدهما ، وما يستتبع ذلك من قواعد الكمّ والكيف والسلب والإيجاب. بينما الأمر في المنطق الرياضيّ ، وفي أبسط حساب فيه المسمّى حساب القضايا ، يتميز باختفاء النظر في الحدود. وربّها وضع أسس ذلك الرواقيّون في منطق القضايا الابتدائيَّة. ويتمثَّل اختفاء البحث في آلحدود بطرح الحدُّ الأوسط، مع ما يشاركه الطرفان في معناه. بحيث تسقط الحواجز اللغويّة من الاعتبار. ثمّ انتقل رسل إلى منطق العلاقات معتبراً إيّاه أوثق صلة من منطق القضايا والفصول وحسابهما. وأنَّه لا يمكن التعبير عن الحقائق الرياضيّة تعبيراً صحيحاً نظريًّا إلّا من خلال استخدام منطق العلاقات. إذ تُؤخذ القضايا جميعاً وحدات ، كلِّ وحدة منها غير منقسمة في داخلها أو محلَّلة إلى حدود، كالموضوع والمحمول. ويرمز إلى كلِّ منها بحرف (ل) على سبيل المثال. ويحاول هذا الحساب أيضاً أن يحدّد علاقة تلازم بين فيم الصدق والكذب، التي تنسب إلى تلك الوحدات والقضايا. وجلاء لهذه المفاهم، سنوضحها بمثال «رسل» التالي: « يمكننا أن نضع مكان العلاقة (ع) حاصل الجمع أو الضرب المنطقيّ لفصل العلاقات الذي يكآفئ (ع) ، أي بتقرير بعض هذه العلاقات أوكلُّها. ويكون هذا مطابقاً لحاصل الضرب أو الجمع المنطقي لفصل العلاقات الذي يكافئ (ع) إذا كانت (ع') تكافئ (ع). ونستخدم هنا تطابق فصلين، وهو ما ينتج من القضيّة الأوّلية عن تطابق الفصول لنصل إلى تطابق علاقتين...، ١١٠. و ١ رسل، في فقرته ، يحاول أن يركز ، على الثابت المنطقيّ ، أي العلاقة بين القضيّتين (ع)و (ع') ، وعلى الانطباق بينهما. وفي ضوء ذلك نتمكّن من التوسّع والاستنباط. فإذا استخدمنا (س) و(ص) رموزاً وقبم قضيّة أو قضايا، باعتبار أنّ لها علاقة مع (ع)، نجد علاقتها مع (ع') مطابقةً أيضاً للتكافوء بين (ع) و (ع'). ولهذا يرى «رسل» أنَّ (سع ص) تطابق (سع ص). إذاً، فتطابق الفصلين ينتج تطابق العلاقتين. ولنُسلس هذا بمثال محسوس، فنعبّر عن (ع) بالأبوّة والمتعلّق بها بالأبناء، ثم

<sup>11.</sup> رسل، أصول الرياضيّات، جـ ١، ص ٦١ - ٦٢.

نضيف إلى ذلك متعلقات أخرى أولاد كيت وكيت "... بينا تبقى العلاقة ثابة. ومثال آخر بقائمه ورسل متناولاً فيه العلاقات الصورية بالرياضيات. ومفاده بدور علاقة المساواة التي تحكم النظرة الكتبة . إذ يقول فيه : وإنَّ الكتبة هي شيء فيما المساواة الكتبة بشيء أخر... وجمع أنواع المساواة تشترك في خصائص ثلاث ، هي أن تكون منعكمة ومثالة ومتعلبة ". يمنى أنَّ أيَّ حلّه المهداللاق ، فله هذه العلاقة مع نفسه – أي إنَّا علاقه بنفسه –. فإذا كان (آ) له هذه العلاقة مع (آ) ... " " طبعاً ، شرط أن تكون العلاقة ذاتها بين (د) و (ب). وإنَّ استشهاداتنا هذه ليست سوى الدّلل على ما ذهب إليه ورسل ، من ردّ المسائل الرياضية الى مجموعة علاقات منطقية محدّدة من نوم بينا نسق معين : وفإنَّ جميع الرياضية الى جدة من التصورات المنطقة الي يكون تعريفها بعبارات تشتمل على عدد قليل جداً من التصورات المنطقة الأسامية ، وأنَّ جميع قضاياها يمكن استخلاصها من عدد قليل جداً من المبادئ المنطقية المناسئية "أ

لن نشغل أنفسنا طويلاً بالانقباد خلف هذه المسائل تجبّراً للملل، فهي أدوات شفاء للفكر والمنطق، لكنّ وقعها على الأذهان عنيف وشائك، والقبض على زمامها مديد وشاق. وتخى ما بذرناه منها أن يكون على أعال الغزالي حسيباً وإطاراً مفيداً. وحساه ينبت خيراً في ثنايا التحليل، ويساعدنا على المقارنة والتقويم. ولن تحمل قبلة في تبيان علاقات منقلت المناجها، زاعمين أنّه أقام العلاقات والتوابت الصورية، وأسس أكسيوماً ومسلمات بديهية جرّدة لمنطقة. بل جلّ ما في الأمر أنّ الغزالي ساد على منوال المناطقة المسلمين، ومن سبقهم من اليونان وعلى رأسهم أرسطو وأورغانونه. من أضاف في عاولته المزجية بعض الشروح وتوسّع في العلاقة بين الحدود المنطقية والفقية، ممنا جعله يرتكز على مجموعة من العلاقات، ذكرها عرضاً المنطقية والمنتخوجناها بعد التحليل.

١٢. المرجع نفسه، ص ٦٣.

والأصع متناظرة.
 المرجم نفسه، جـ ۲، ص ۷۱.

الرجع نفسه، جـ ۲، ص ۷۱.
 الرجع نفسه، جـ ۱، ص ۲۱.

والمقصود بذكرها عرضاً ، أنَّ الغزالي لم يع تجريدها أو يردَّ أبحانه إلى جملة أوَّلِيَات وعلاقات صوريّة لكنّه أبرز الشروح وتوسّع فيها أكثر من سواه ، واستبدل الكثير من المصطلحات والعلاقات . مثل استبداله العلّة بالأوسط ، وعلاقة العليل بالتضمّن ." وكان أرسطو قد تحدّث عن قياس العلّة من دون أن يجعله مكان السلجستي . ودفعنا جهد الإمام إلى القول بقدرته على تجريد عمليّة الاستنباط ، وردها لملاقة صوريّة بين الحدود تخدم المعاني الإسلاميّة . ورغبة في المزيد من الكشف والتميز سنحل بعض علاقات الحدود بطابع أبعادها ودورها العمليّ في جعل المنطق معياراً وعمكًا وكشأفاً للجوانب الصوريّة المجرّدة ، ومسخراً للمعاني الحاشة . ونجدر الإشارة إلى أنَّ هدف المنطقيّة الراسوم الي هذه المجرّدات البحت والعلاقات المنطقيّة الصارمة ، التي تستند عليها العلوم . والعمل على تحديدها في نسق ما . ولقد حصرنا مجموعة من العلاقات المنطقيّة الأساسيّة في منطق الغزالي .

# أولاً : علاقة التضمّن

تعتبر علاقة النضم الملاقة الوحيدة التي يستند عليها القياس الأرسطوي ، على الاستغراق. وتكذ الأرجع ، شرط أن يؤول منطقه على النسول طبعاً ، وليس على الاستغراق. وتكذ الأرجع ، شرط أن يؤول منطقه على النسول المنات ، وأنها الحد ، وأنهها الاستدلال. أما علاقة النضر بالمنافق المحدد ، والماهية ، مثلاً يُعلم ، تدرك بالجنس والقصل. لذا يكون تصور الجنس بتصور الحد الأعم الشامل للمعنى موضع الدراسة . أي تضمن الأعم المأقل الجنس بتصور الحد الأعم الشرول المنافق على هذه العلاقة . كما سار الغزالي على المعدو . وأضاف المسلمون الشروح اللفظية على هذه العلاقة . كما سار الغزالي على هذا النحو وأقرة . وكان الإمام قد توسّع في علاقة اللفظ بالمنى وعلاقة المعنى والمتحس المنافق والمشخص من من امم عام .

كذلك هي الحال في علاقة التضمّن ضمن الاستدلال ، فيها يلعب الأوسط دور التداخل بين الحدّين الآخرين . ويحمل التضمّن في الاستدلال أبعاداً منطقيّة تعلَق بالماصدق. لكن المسلمين لم ينتيبوا إلى أنّ لغتهم ، وجانباً من أقيستهم ينحصران بالماصدق والشمول. ولو نعلوا ذلك لكان منطقهم قائماً على علاقة التضمّن وحسب. إنَّا بعد المفهوم الدينيّ والنقل عن أرسطو امتزجا بالماصدق ولاسبّيا إنّ أرسطو نفسه، في شهوحه اليونائيّة، لم ينطلق من الشمول، كما رأى نفر من المحلّلين. بل قال ما معناه في الفرنسيّة: "Animal appartient à homme"

وحيوان خاصة الإنسان ، ثم أرقط المناطقة الغربيون تأويلاً : "L'homme est أو الصفة بعض الأحيان. أمّا العرب فترجموا ( Est الوصف أو الصفة بعض الأحيان. أمّا العرب فترجموا ذلك فهماً ، وحيوان يوجد لإنسان ، ثم كتبوه لغةً ، الإنسان حيوان ، بمعنى المبتدأ واخير. ولو استوعبوا أرسطو جيّداً لوجب أن يترجموها : الحيوان خاصة ، أو تحضن ، الإنسان . فكانوا بذلك قد خرجوا بمنطق مناير للشراح ، وقريب من أرسطو نفسه وعلم الأصول الذي يعتمد حلول الحكم الدينيّ ومفهوميّة النص المطلقة على الحالات المفروة (الفروع .

وقد رأينا أن الغزالي تابع ابن سبنا في تصوّره لتداخل الحدود. وكانت علاقة النفستن محوو شرح القياس وخلفيّته، وخصوصاً في المقاصد والمعيار. واللذان اعتمد فيها الأمثلة التي تركن إلى تفسنن المعنى العام للعنى الحاصّ. ولم تبلغ علاقة النفستن شأو النجريد الذي بَلَغَتْه في العصر الحديث. ومردّ ذلك اختلاط المعنى بالصورة، لأنّ الحدّ الاسميّ عند العرب إنّا يؤخذ أساساً من نص تعليميّ منلفّن، فعناه جاهز.

#### ثانياً: علاقة المطابقة

وهي علاقة الألفاظ بالمعاني وليست علاقة منطقيّة نمامًا، إنَّا هي تُعنى بنسق الدلالات اللفظيّة الذي رافق الشروح المنطقيّة. والمطابقة ليست علاقة رياضيّة إنَّا هي نوع من أنواع القياس التطابقي الذي يستخدم في الهندسة (Congruence) حيث نطق شكلاً على آخر، فإن انطبقا فيبنها تساو.

ركتر الإمام على هذه العلاقة في كتبه واعتبرها مميزّة من التضمّن. والتطابق في اللهة موافقة اللفظ لمعنى أن لا يكون اللفظ أخصّ من المعنى أو أعمّ منه. كلّ ذلك شرط أن يؤول المنطق وفق النظرة الشموليّة الماصدقيّة. وقد عدَّد الغزالي المطابقة ضمن سياق استعراضه للعلاقات اللفظية ودلالتها على المعاني، وقدّم ذلك بقوله:

«الألفاظ تدلّ على المعاني من ثلاثة أوجه متباينة «٢٦، إحداها المطابقة. فالدّلالة هي تحديد العلاقة بين الألفاظ والمعانى ، بجعل أسس العلاقة تقسم إلى ثلاث مسلّمات أو أوَّليَّات، تكون أساساً لنسق الدَّلالة بين اللفظ والمعنى. وإذا أخذنا المِسألة بشكلها المنهجيّ العَّامّ رأينا المنطق الرياضيّ يجعل نسقه يستند على عدد قليل من المبادئ والعلاقات المنطقيّة ٢٠ بمثل استناد الدّلالات عند الغزالي على ثلاث مع الفارق الكبير في مسار كلّ منهما ودرجة التجريد. لكنّ النهج تمثّل في حصر الدّلالات وتجريدها وجعلها منطلقاً للاستدلال. وكان عمل ذلك طابع فلسفة العلوم الحديثة، التي أرجعت المنطق إلى قواعد بسيطة ومحدّدة.

كما خدمت مطابقة اللفظ المعنى أغراض الغزالي، فجعلت مبحث الحدّ علماً عربيًّا يهتمّ بدلالات الأسماء على المعاني. ذلك لأنّ اللغة العربيّة تزخر بالألفاظ المتعدّدة التي تدلُّ على معنى واحد. وساعد ذلك علم أصول الفقه الذي سوَّى مثلاً، بين الأُمَّة ـ مؤنَّث عبد ــ والرقيقة ، وكلاهما لفظ ٰيقع عليه الحكم على معنى واحد. فالحكم ـ على أحدهما ينتقل إلى الحكم على اللفظ الآخر، لمطابقة كلِّ لفظ للمعنى الواحد المشترك بينهما معاً. ولم يكن الإمام مبتكراً في وضع هذه العلاقة ، فقد سبقه إليها ابن سينا. لكنَّها لم يجرَّداها من المعنى ويجعلاها علاقة صوريَّة بحتة.

## ثالثاً: علاقة اللزوم والالتزام

حذا اللزوم حذو غيره من علاقات الغزالي المنطقيَّة، واللزوم في اللغة يتمثَّل بالترابط والاستتباع والترافق بين اللفظ والمعنى أو المعنى مع المعنى الآخر. وهذا التلازم والاستتباع غير محدّد ويتداعى إلى غير نهاية ١٨. وقد فصّله الإمام في معظم كتبه ، واتَّجهت أبحاثه اتَّجاهين: أوَّلها تلازم استتباع الحدُّ للحدُّ ، وهو علاقة منطقيَّة تجريديّة في نهايتها. ثانيهما تلازم استباع السبب للمسبّب، وهو علاقة منطقيّة ووجوديّة تفسّر بعض المشاهدات من خلال منظار الأشباء المتعاقبة. ويفرّق المناطقة في عصرنا الراهن بين اللزوم الصوريّ واللزوم المادّي وبين اللزوم بين حدّ وحد وبين

١٦. الغزالي، المعيار، ص ٣٨.

<sup>10.</sup> رسل، أصول الرياضيّات، ج ١، ص ٢١.

١٨. الغزالي، المحك، ص ١٠.

قضية وفضية ، وعلى الرغم من صعوبة هذا التغريق ، إلا أنَّ المناطقة المحدثين وعوا هذا التغريق وتكلّموا أيضاً على علاقة اللزوم بين القضايا . يقول رسل ، مثلاً ، ومن المستجل وضع تعريف اللزوم ... أن وأى يلزم عنها (ك) فإن كانت (ق) صحيحة فإن (ك) "صحيحة ، أي ان صدق (ق) يلزم عنه صدق (ك) . كذلك إذا كانت (ق) باطلة كانت (ك) باطلة ... أي أنَّ الصدق والكذب يؤدّي بنا إلى لزوم جديد ، ولا يعطينا تعريفاً للزوم " . واللزوم المادّي يفضي بنا إلى مسألة التتابع جديد ، ولا يعطينا تعريفاً للزوم العليم العليمي ، التي فضلنا بجناً في علاقة العلية لاحقاً . ثم إنَّ اللزوم الصوري يتجلّى في العلاقة ضمن الفضية الشرطية ، كما رأينا .

ولم يخرج الغزالي من اختلاط اللزومين الماذي والصوريّ، وخصوصاً أنّ أبحائه انطبعت بسمة النصاق المعنى بالصورة. فامترج اللزوم بالقضايا الشرعيّة ودالاّمها في الكتب الإسلاميّة. مثلاً لازم الوقائع الطبيعيّة في الكتب الأولى. واعتاص الأمر على رسل في العصر الراهن، فذكر في شرحه للمسألة: أنّ الكلام الذي يتناول النوع المادي، فه «سقراط إنسان، إذن سقراط فانوً... الصوريّ ربّا ظهر بأنّه بيتناول النوع المادي، فه «سقراط إنسان، إذن سقراط فانوً... يتضح على الفور، أنّنا يمكننا أن نضع أيّ إنسان بل وأيّ كائن آخر بدلاً من سقراط. وواضح أنّه ولو أنّ النص الظاهر هو عن اللزوم المادّي فإنّ المفهوم هو لزوم صوريّ ... " ...

وتاقت نفسنا إلى استخراج الاستباع والتلازم من أبحاث الإمام علاقة مضمرة في ثنايا أبحاثه على مستويي الحدّ والقضيّة. والنزوع إلى ذلك يخي بحاولة تشبيه، وقلب مواقع بين الأبحاث المتطفّية الفقهيّة والأبحاث الهندسيّة الإفليديّة، التي اكتشف في العصر الراهن سرّها وبراعتها، في كونها ذات تحط واحد متاسك. وتأتى ذلك عن علاقة التلازم المنطفيّة بين مجموعة مسلماتها المعدودة، التي اجتمعت على نسق ما. إذ قال وبها رسل: «إنّ الرياضة البحنة لا شأن لها بما إذا كانت بديهات ونظريات تقرّره ... وما تقرّره الرياضة البحنة هو أنّ القضايا الإقليديّة تستنبط من بديهات تقرّره ... وما تقرّره الرياضة البحنة هو أنّ القضايا الإقليديّة تستنبط من بديهات

<sup>19.</sup> رسل، أصول الرياضيّات، جـ ١، ص ٤٧.

<sup>.</sup> ٢٠ . المرجع نفسه، ص ٤٧.

إقليدس، أي إنَّا تقرَّر لزوماً ... ١١٠. وانعكست النظرة الصوريَّة وتبدَّت في علاقة التلازم والاستتباع اللفظيّ، التي عبّر عنها الإمام قائلاً: «الدّلالة بطريق الالتزام والاستتباع كدلالة لفظ السقف على الحائط، فإنَّه مستتبع له استتباع الرفيق اللازم... قَأَمًا دلالة الالتزام... المدلول فيها غير محدود ولا محصور إذ لوازم الأشياء ولوازم لوازمها لا تنضبط ولا تنحصر، فيؤدّي إلى أن بكون اللفظ دليلاً على ما لا يتناهى من المعاني وهو محال ... ٣٠٤. ويستطيع الدارس إذا تدبّر منطق الغزالي استخراج رابطة «اللزوم» من القضايا الطبيعيَّة والشرعيَّة المنتشرة في ميدان الكتب. لذا نرى هذه العلاقة جزءاً من خلفيّات الإمام المنطقيّة، استللناها من ثنايا أبحاثه ونصوصه التي لم بعلن فيها استقلاليُّنها وصوريُّنها بما فيها القضايا الشرطيَّة وأمثلتها. ولعلَّنا نعثر على هذه الرابطة في الكثير من الأقيسة التي عرضها وشرحها. فاللزوم أو القياس الشرطي المتصل ليس سوى صورة معبّرة عن علاقة اللزوم بين القضيّتين.

وكان مقصود الغزالي في الإسهاب بعرض هذا النوع، تحديد نوع العلاقة بين القضيَّتين فيه ، وجعلها معياراً للاستنباط . ولم يتجرَّد فيها عن اللزوم المادِّي الرابض في القضيَّة المعطاة: إذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، إذا كانت الصلاة صحيحة فالمصلَّى متطهَّر. إنَّا التسمية بمعناها اللغويِّ والتركيز على كون هذه القواعد معياراً ومحكًّا، يؤكَّدان حقيقة العلاقة المنطقيَّة التي تحتني ضمن أبحاثه وأفكاره، بالرغم من عدم التعبير عنها علانية. ويقصد بالعلنيَّة تصريح الغزالي بالعلاقة الصوريَّة البحث ، لهذا الثابت المنطقيّ المسمّى لزوماً والذي يقول فيه «رسل»: «إنّ اللزوم الصوريّ هو إثبات كلّ لزوم مادّي لفصل معلوم... ٣٦٣. ونرى أنَّ اللزوم الاستدلاليُّ عند الغزالي هو استمرار لدور اللزوم الشرعيُّ ، رابطة محكم الأصول. فلا عجب أنَّ يؤدّي اللزوم قسطه في المنطق عند العرب قاطبة ، وبأبحاثهم في الحدّ والقضيّة على السواء، لأنَّ أمر اللزوم مرتبط بطبيعة اللغة العربيَّة ومفرداتها ومعانيها، ومنجدل بالواجب والأمر والنهى الشرعيّين، ومنعقد بالمشاهدات الطبيعيّة والمطالعات المنطقيّة

٢١. المرجع نفسه، ص ٣٤.

٢٢. الغزالي، المعيار، ص ٣٩.

٢٣. رسل، أصول الرياضيّات، جـ ١، ص ٨٦.

لمُفكَربهم. ولعلَّ أمثلة الغزالي الفقهيّة تسوقنا إلى ربط المفاهيم الدينيّة بهذه العلاقة <sup>11</sup>. فهناك علاقة شرعيّة بين الحرام والحلال تقوم على التناقض. إذ الحلال هو ما ليس حرامًا. الحرام هو ما ليس حلالًا. إذاً ، يوجد تلازم منطقيّ بين الحالتين، اللتين يمكن الإشارة إليهما بما يلي:

الحرام (ف) الحلال ـ (ف) أي سلب لف الحلال (ف) الحرام ـ (ف) أي سلب...

وهذا اللزوم حافل به القرآن والسنة ، فالحلال غير الحرام والحمَّم ، وليس ضروريًّا أن يكون الشيء والمحرّم واجباً فرتماً كاناالكف عنه غير واجب . أمَّا المباح فيحلَّ فعله ويُحلَّ عدم فعله . ويكون الواجب بالكف عن الحرام والطلب في ترك الفعل . كما يقع اللزوم المنطقيّ بين القضيّين (القتل حرام) (وعدم القتل واجب) . فوجوب الفعل يجرم نقيضه . ويمكن الومز إليها بالطريقة التالية :

عدم القتل واجب (ف)

القتل حرام، لزوم (ف) وهكذا...

وتتسع هذه الرابطة المنطقية لتشكّل نسقاً في علم الأصول ، تحيث يتحدث الغزالي عن لزوم فضية عن فضية أخرى واجبة . ويتكلّم عن لازم اللازم لازم ". وما يغير ذلك من إشكارات نتوسته فيها ببحثنا ضمن الفصل الثالث المخصص للأصول . وقد أصاب هذا اللزوم الفضايا دوات الجهات التي نقلها الإمام عن ابن سبنا . فذكر من خلال الواجب والمباحث والممتكن والممتغ . مثلاً فعل في الفضايا الشرعية من خلال أبحاث هذه مراراً . وكان ابن حزم قد وعى اللزوم في القضايا ذوات الجهات عناصر منطقياً وشرعياً . وقال في كتابه التقريب لحد المنطق والمدخل إليه : «إعلم أن عناصر الأشياء ... في الأخبار ... ثلاثة أقسام . إمّا واجب ومهو الذي وجب وظهر ... كطلوع الشمس كل صباح ، وهذا أيستى في الشرائع الفرض واللازم . وإمّا كمكن ... وهذا أيسمى في الشرائع الفرض واللازم . وإمّا لمنا ... ممكن ... وهذا أيسمى في الشرع ماهو الذي لا سبيل إليه ،

٢٤. يمكن مراجعة أمثلة الغزالي الفقهة في كتبه المنطقة وما عرض ضمن أبحاث الباب الأول.
 ٢٥. الغزالي، المستصفى، جدا، ص ٧١ – ٧٢.

كبقاء الإنسان تحت الماء يوماً كاملاً... وهذا القسم يُسمى في الشرائع الحرام والمحظور... «٢٦. والقصد في الاستشهاد بمقارنة ابن حزم بين الموجهات والشرعيّات إبراز التبادل بين طبيعتي القضايا. ولاسيّما استبدال الشرعي بالعقلي. مع بقاء اللزوم علاقة غير مصرّحة على المستويين المنطقيّ والشرعيّ. فع طلوع الشمس هناك لزوم منطقيّ لطرف القضيّة الموجبة، يتمثّل بطلوع الصباح. وهو ذاته اللزوم بين الصلاة الصحيحة والمصلَّى المتطهَّر. كما أنَّ بقاء الإنسان تحت الماء يلزمه استحالة الحياة. بمثل لزوم الحرمة للخمر، لكون المسكّر حراماً.

ولقد أشار الغزالي لمحاً إلى كون علاقة اللزوم علاقة صوريّة مجرّدة من خلال الكلام العامّ عن العلم والمعلوم. فقال : «ربّها ظنَّ أنَّ المعلوم منقدّم على العلم وليس كذلك، بل العلم مثال للمعلوم بكونه معلوماً، مع كون العلم في نفسه ومع كون الذات عالمًا بلا تُرتيب. إلّا أنَّ يوجد المعلوم والمحسوس معلوماً ومحسوساً بالقوّة لا بالفعل، فيكون متقدّماً على العلم بالفعل ولا يكون متقدّماً على العلم بالقوّة «٢٧. فإذا اعتبرناً العلم تصوّراً ذهنيًّا وجدْناه متساويًّا مترافقاً مع المعلوم الذِّي يعني الوقائع والمحسوسات. ومن ثمَّ يحدث اللزوم رابطة على مستوى الصورة المنطقيَّة المترتَّبة في الذهن، وعلى مستوى الواقع القائم في المحسوسات.

ولم يحسم الغزالي قبليَّة العلم والمعلوم. لكنَّ المهمَّ أن يُسْتَنتج من كلامه أنَّ اللزوم مقولة موجودة في الذهن تربط المتصوّرات، وهي صورة أيضاً عن عمليّات التتابع في المشاهدات الواقعيّة. ويمكن اعتبار أعمال الإمام وشروحه بداية وعي اللزوم الصوريّ، وجعله علاقة استتباع ذهنيّة ، إلى أن أصبحت ثابتاً منطقيًّا بحرّداً في العصر الراهن. ويمكن الحكم بأنَّ علاقة اللزوم والعلَّة علاقتان منطقيَّتان حكمتا منهج الغزالي. وربَّها اعتبراللزوم ثابتاً صوريًّا مضمراً لعب دوره في خلفيَّة الإمام المنهجيَّة. بل ربِّها انبعث اللزوم من دوره العمليّ على مستوى الألفاظ والحدود، فكان رابطة أسميّة شرحها الغزالي وانطلق منها تحتّ وطأة التركيب اللغويّ بمفرداته ودلالاتها على المعاني . مثلها شقّ اللزوم طريقه على مستوى القضايا الشرطيّة وأقيستها الفقهيّة، والنسق

٢٦. إبن حزم الأندلسيّ، التقريب لحدّ المنطق والمدخل إليه، تقديم إحسان عبَّاس، بيروت، مكتبة الحياة، ١٩٥٩، ص ٨٦.

الشرعيّ بمجمله. لهذا جعلنا اللزوم رابطة صوريّة تحتلّ جانباً مهمّاً في منهج الغزالي. وقد ضغلت علاقة اللزوم حيّزاً ثابتاً في جدول الصدق اليفينيّ لقضاياه، إذ اقترنت العلاقة الصوريّة بأمثلة الغزالي في اليقين العقليّ أو الإسلاميّ على السواء. فصدق الطرف الأوّل من القضيّة الملازمة يوجب صدق الآخر. والحال نفسها بالنسبة للكذب. ولزوم الإباحة أو التحريم يتوافق مع النصّ والدليل.

### رابعاً: علاقة الفصل

تُنصَّبُ اللغة العربيَّة الأدوات، ومثالها، (إمَّا)، لإرضاء هذه العلاقة والتعبير عن المعنى المانع الخلوَّ فيها . ولم تقتصر هذه الرابطة المنطقيَّة على ما أخذ عن تلامذة أرسطو من المناطقة في وضعهم للشرطيّ المنفصل، بل تعدُّتها إلى صميم الأقيسة الفقهيّة المتعاندة، التي عرفها الغزالي جَيِّداً وسمَّاها التعاند. وقد جردُنَّاها رابطة صوريَّة تتحكّم ببعض أنواع الاستدلال في كتب الغزالي ، كما أطلق المسلمون على هذه الرابطة المنطقيَّة أحياناً تسميَّة السبر والتقسم ^ . وكان أن زوَّدنا الغزالي بعدَّة أمثلة ، أبان فيها عن علاقة الفصل المضمرة، ومنها قوله: «زيد إمَّا بالعراق وإمَّا بالحجاز... "Disjonction exclusive" \_ فإنّه ، إن ثبت أنّه بالعراق انتفى عن الحجاز، وغيره. وأمَّا إبطال واحد فلا ينتج إثبات الآخر، إذ ربَّها يكون في صقع ثالث... ٣٠٠. وإذا حلَّلنا هذه العبارة وجدناها تصوّر إبطال أحد الطرفين، وتبعد الإتيان بالقسمة المنتشرة – وخصوصاً عندما نستعمل (أو) – والأخد بها. كما أنّ احتمال وجود زيد في مكان ثالث أو رابع وارد. فالأنجع الاعتماد على علاقة الفصل المنطقيَّة ، التي تصيب الحصر. مثل قول الغزالي : ﴿ إِنَّا نَقُولَ هَذَا الشَّيَّءَ إِمَّا مَسَاوُ وَإِمَا أقل وإمّا أكثر، فهذه ثلاثة ولكنّها حاصرة، فإثبات واحد بنتج نني الآخرين وإبطال اثنين ينتج إثبات الثالث ... ٣٠٣. ومن ثمَّ ، لنجرَّد هذه المعاني ، إبرازاً لهذه الرابطة وبلورة لصوريّتها، بأن نضع الرموز مكان الكلمات والحروف. ويصحّ ذلك عند

٢٧. الغزالي، المعيار، ص٢٠٦.

٣٨. الغزالي، المعيار، ص ٢٠٠.

٢٩. الغزالي، المحكّ، ص٤٣.

٣٠. الصدر نفسه، ص٤٣.

المناطقة في علاقة الانفصال، أو لدى الفقهاء في القسمة. ولنفترض ما يلي بعد أن 'نأحذ المثال الأوّال السانة. في حالة زيد:

إنَّ الطرف الأوَّل رُمِزَ له بالحرف، (ب)، زيد بالعراق.

والطرف الثاني رُمِزَ له بالحرف، (ج)، زيد بالحجاز.

والرابطة أو الفصل بالرمز، (٧)،

فحاصل هذا ونتاجه ، بحسب الصدق عند الغزالي وفي القضيّة المنفصلة عموماً ، المسطّح التالي :

| ب٧ج      | ح   | ب        |
|----------|-----|----------|
| ص        | ص   | ص        |
| ص        | η   | ص        |
| ص        | ص   | 5        |
| <b>ઇ</b> | - ಟ | <b>1</b> |
|          | ì . |          |

أي إذا كان ، زيد إمّا بالعراق وإمّا بالحجاز ، وكلّ طرف صحيح ، فإنّ الفضية المتعاندة صحيحة . وإذا كان أحد الأطراف كاذباً ، فإنّ الفضية صحيحة . وإذا كان أحد الأطراف كاذباً ، فإنّ الفضية وصحيح . وتكذب القضية في يوجد بالطرف الآخر صحيح . وتكذب القضية عندها ليس زيد لا بالعراق ولا بالحجاز . وقد تكلّم المسلمون مطوّلاً عن صحوبة التقسيم واحيّالات وجود حالات أخرى غير المذكورة في أطراف الفصل! . وبهذا تقوم رابطة الفصل بدور منطقي مهم أخرى غير المنقلي والفقهي . وتشكّل علاقة منطقية تتحكم في الأقيمة الشرطية المنطقة المتعاندة ، كما هي في جوهر القسيم الفقهي الإسلامي . ولم يعزلها الغزالي ويجردها عن المعنى ، لكنه جعلها قاعدة مهمة في عرضه وأبحاثه .

#### خامساً: علاقة الشرط

تخص هذه العلاقة بالقضايا التي تدخلها أداة الشرط (إذا) ، وهي تلعب دور الرابطة المنطقية أكثر من كونها علاقة ثابتة تتحكّم بالكثير من المسائل كاللزوم والعلّة . وتمهّ لد رابطة الشرط لإجراء علاقة اللزوم بين طرقي القضية . وأعطى الغزالي مثالاً عليها فقال : إذا كان الوتر يؤدّي على الراحلة بكلّ حال ، فهو نفل<sup>7</sup>". وتستلزم الرابطة من الأدوات اللغويّة الجواب : (إذا كذا ... فهو) . وهي تمكّننا أسوة بالتي سيقتها من إعداد مسطّح منطقيّ رياضيّ يكون بمثابة التجريد الصوريّ لهذه العلاقة . نُقيِّم على ضمئة حديدًا للصدق والكذب عار الشكل الثانى :

إذا كان الوتر يؤدّى على الواحلة، وُبِزَ لها بالحرف (ب) فهو نغل، وُبِزَ لها بالحرف أمّا وابطة الشرط، قُرُبَرَ لها بالإشارة —

| ب ←ج     | ج      | ب       |
|----------|--------|---------|
| ص        | ص      | ص       |
| <u>.</u> |        | ص<br>اء |
| ص<br>ص   | ص<br>ك | ٦<br>2  |

ونستشفّ من شرح الصدق والكذب، لمثال الإمام "، وعلى امتداد هذا المسطّح، أنَّ القضيّة المركبة من طرقي الشرط كاذبة في حالة واحدة، حين يكون التالي، أو الطوف الثاني، – أي جواب الشرط – كاذباً، وتُجمّع أداة الشرط مع جواب، لتلعب دور الرابطة أيضاً في علاقة اللزوم بين القضيّة شرطاً. وقد تكلّمنا على صدق وكذب كلّ طوف منها، وقد تكلّمنا على صدق وكذب كلّ طوف منها، من يتجه في الباب الأوّل في فصل القباس. بينا تناولنا في المسطّع، حكم القضيّة

٣٢. المصدر نفسه، ص ٣٩.

٣٣. المصدر نفسه، ص ٣٩.

المشروطة ، كلَّا في العمود(ب-جج) وليس حكم كلِّ من المقدَّم والتالي مُنْـفَصِلَيْن. وكان الهدف تجريد هذه الرابطة لتثبت ما يمكن استنتاجه منها. ولنعلن أنَّها خلفيَّة منطقيَّة صوريَّة استنتجناها من تعرَّجات الأبحاث وشروحها ، على أنَّها علاقة قائمة في المنطق والأصول معاً. وقد وردت قبل الغزالي، كما هو معلوم، عند المناطقة والأصوليين. لكن الإمام بلورها في مزجه للعلمين، وجعلها ثابتاً صوريًّا، في قياسيّ المنطق والفقه، يؤدّي دوراً عمليًّا، من دون أن يصرّح به أو يعيه.

### سادساً: علاقة المساواة

تسود علاقة المساواة التفكير المنطقيّ والرياضيّ وتحتلّ حيّراً في رحاب الفهم الكمّي وتترعرع في جنباته. وقد صَلْحَت لأكثر من موضع في كتب الغزالي المنطقة ، ومضت في غير مبحث من مباحثه مع تغاير في البعد عن دورها في المنطق الرياضي. ولم تكن علاقة المساواة غريبة من أُبحاث أرسطو وتابعيه، إذ لم يبتدعها الإمام مّن دفق خاطره. ولكنَّها مع ذلك كانت مضاراً لأبحاثه، ومجالاً صوريًّا لاقي خصبه إلى جانب شرح التداخل بين الحدود، ضمن تبيان قواعد القياس، الذي قال الغزالي عن الحدُّ الأكبَّر فيه : «إنَّا سُمَّى أكبر لأنَّه يمكن أن يكون أعمَّ من الموضوع، وإن أمكن أن يكون مساويًّا... ٣١٣ وجعل علاقة المساواة قائمة ضمنيًّا في تركيبة الميزان أيضاً. يُمِيثُ تتعادل الكَفْتان والنتيجة ، مثلها ذُكِرَ في استعراض القسطاس المستقيم . كها جعل الإمام التعادل نوعاً من المساواة بين درجة يقينيّة المقدّمات وبين النتيجة. وتوحى كلمة الميزان نفسها بالمعادلة الكميَّة. وقد لعبت رابطة المساواة دوراً في طبيعة الحكم ونقيض القضايا"٣. واستخرجنا من جهتنا هذه الرابطة خلال المعاني المتُصلة بعلاقات الحدود وعلاقات القضايا والأحكام. فحدود الغزالي المسمَّاة، أكبر وأصغر وأوسط وتساوى وأعمَّ، تشير إلى ذلك. علماً أنَّ المساواة نالت نصيبها في الفلسفة الحديثة، على يد المناطقة الرياضيّين. وأدّت دوراً مهمًّا في بناء نظريّة الكمّ ، وأتاحت شروح الغزالي الفرصة لنرجّح التباين بين علاقة التساوي الكميّة المنطلقة من مفهوم الجزء

٣٤. الغزالي، المعيار، ص٨٧.

٣٥. الغزالي، الحكّ، ص ٢٧ ـ ٢٨.

والكلّ، والكيّة الجزّاة، وبين الأعم والأخص مفاهم كميّة ندل على النساوي غير القابل للانقسام إلى مقادير. فهي ، من ثمّ ، نوع من الكيف. إذاً ، فرابطة التساوي التي وردت عند الإمام ، وخصوصاً في كتبه ذات الصبغة الأصوليّة ، ليست سوى التي وردت عند الإمام ، وخصوصاً في كتبه ذات الصبغة الأصوليّة ، ليست سوى عمل الانقسام إلى مقادير وأجزاء . فالتساوي استُخدم عند الإمام في الأحكام الفقية تعبيراً عن علاقة منطقيّة التي تعكيماً عليا في الفصل السابق. لذلك تعبيراً على الفصل السابق. لذلك مفهم كينيّ شموليّ ، له أبعاده المنطقيّة التي تكلّمنا عليا في الفصل السابق. لذلك المستخدمة الراجاء والمقادير على في الفصل السابق. لذلك المستخدمين في الكتب ذات الصبغة المنطقيّة الأرسطويّة ". ولا يمكن للمرم أن يتصوّر علاقة الحدود والقضايا القيفية ، علاقة كميّات ومقادير رابطتها النساوي، والأعم والأعم والحدّ الفقهيّ لا يقبلان التجزء والقادير. والحدّ المنطقيّة .

ولقد نضيت مقاهم الكمّ المطلق في عصرنا الواهن. فقال رسل: ووفيها - أي الكمّ المطلقة - لا تكون المساواة علاقة مباشرة ، بل تحلّل إلى مقدار مشترك انى إلى انطباق العلاقة مع حدّ ثالث. وفي هذه الحالة سيكون ثمّة نوع خاصٌ من علاقة الحدّ بمقداره ، ويكون بين مقدارين من النوع نفسه علاقة الأكبر والأصغر، على حين. إنّا تنظيق المساواة والأكبر والأصغر على الكميّات بفضل علاقتها بالقادير... ١٧٠. ونباور رأي رسل بأنّ المساواة تؤخذ على أساس الكميّة غير المقسمة وليس على أساس على أساس على أساس والكمّية غير المقسمة وليس على أساس مفهم من من من من مناهم الأعمّ العدد. فالكمّية غير المقسمة أوسع من مفاهم الأعمّ مفهم علاقتي المساواة والأنطباق. لكنّنا وجدنا اختلاقاً في دوركال من العلاقين. إذ اقتصابا المساواة وولا الميزان ، إلى جانب دورها في العلاقة بين الحدود. وافترفت كلّ وترتيب الاستدلال والميزان ، إلى جانب دورها في العلاقة بين الحدود. وافترفت كلّ

٣٦. في المقاصد خصوصاً والمعيار نسبيًّا.

٣٧. رسل، أصول الرياضيات، جـ ٢، ص ٧٣.

منها عن الأخرى في العصر الحديث. وكان لكلّ منها، أيضاً، دورٌ اجرائيّ في المنطق المندسيّ، لما لها المنطقية المندسيّة، لما لها من أبعاد كيفيّة. بينا لعبت علاقة النساوي دوراً كميًّا على صعيد الحدود المنطقيّة والحدرة والحدرة والداخسة عامة.

أمًا علاقة النساوي فقد استُخرجت من جنبات أبحاث الغزالي ، بعد أن كانت كامنة مفسمرة بباطنها. ولم يبلغ فيها الإمام مرتبة النجريد، إنَّا كانت علامة فعالة في ميدان الشروح ، ودالة عمركة في مجموعة الحلقيّات المنطقيّة. وقد انجلت في المزج، وخلال المفاهم الإسلامية والأصوليّة، من (أحكام وأعمّ وتساوي وأخص ّ إلخ).

### سابعاً: العلاقة العلية

للعلّة مقام مهم ّ في آراء الغزالي الفلسفيّة والمنطقيّة والدينيّة. ويمكن اعتبارها رابطة منطقيّة حكمت نسقه المنهجيّ والفكريّ. وعسى أن نجد طريق السلامة إذا وقينا العلّة درساً ، وفرّعنا بحثها على ثلاثة مجالات ، فيسهل مرتفاها ويطيب نمارها :

أوِّلها: نظريَّة العلَّة الشرعيَّة، مثلها وردت عند الإمام.

ثانيها: العلَّة ودورها، واسطة في القياس، أو مَا يُسمَّى الاستعلال. ثالثها: العلَّة رابطة منطقيّة صوريّة على المستوى الطبيعيّ والوجوديّ.

وسناتي على تجريد العلاقة العليّة في أبحاث الغزالي، برهاناً على دورها رابطة منطقيّة صوريّة مضمرة. فنبدأ بالعلّة الشرعيّة التي تعمد إلى استنباط الفرع من الأصل: ولا بدّ في كلّ قباس من فرع وأصل وعلّة وحكم، ٢٠٠ والعلّة نجري في مسالك متعددة، فهي تطلق على معنى مناط الحكم، والمناط في الأصل، اسم مكان (النوط)،أي التعليق، من ناطه به، إذ علّقه عليه وربطه به. وللناط هو العلّة، لأنّ الشارع ناط الحكم بها وعلّه عليه ٣٠ . ويقال تشيح المناط،أي التهذيب والتميز في اللهة، والكرة ما للجتهاد واللهرة فيه. ولقد حصر الغزالي طرق الاجتهاد

الغزالي، المستصفى، جـ ٧، ص ٥٤.
 النشار، مناهج البحث، ص ١٧٤.

والتعليل في مجال مناط الحكم في ثلاثة أمور: تحقيق مناط الحكم، وتنقيح مناط الحكم، وتخريج مناط الحكم واستنباطه'.

وتُتمَ عَمَلِيَة تَمْقِيق مناط الحُكم بأسناد الفرع إلى علّة الأصل بواسطة الاجتهاد والتخديد. ووضح الغزليا ذلك بمثال، تناول فيه كيفيّة تقدير الكفايات في نفقا الأقرباء. ويُحصّل الاجتهاد بمعرفة ضرورة الكفاية، ثم بتقديرها، وإنّ الرطل ربّها كان قدره كافياً في الحبوب. وربّها قيس حار الوحش بالبقرة أ. ويظهر من أمثلة الغزلي أنّ هناك نصًّا وأصلاً بقضيان بالكفاية للقريب، ثمّ يأتي الظنّ بالتقدير إن كان رطلاً أو حاراً وحشيًّا. وبهذا يكون تحقيق المناط في ربط الفرع بالأصل وتقدير الكيّة القاضة بالكفائة.

أمًا عمليّة تقيح مناط الحكم، فنجري بحذف كلّ اللواحق والأوصاف المقترنة بعلّة الأصل حتى يتسع الحكم. ومن ثمّ ينبت أنّه لا فرق بين الأصل والفرع إلا كذا ، أي يحدّد الفارق. وقد ذهب نفر إلى أنّ التقيح هو تهذيب العلّة وليس الاكتفاء بتحديد الفارق ٢٠. وتعبر عمليّة تقيح المناط مهمة دقيقة ، فهي تهدف إلى بلورة العلّة نقيّة عن شواتها ، وغرضها الوصول إلى حصر هذه الرابطة وإيضاحها . وبهذا نضع لهذه العلاقة مقاماً رفعاً ودوراً بنّاء .

وتبقى أخيراً عملة استخراج مناط الحكم أو تخريجه، ذلك باستنباط في حال عدم ذكر مناط الحكم والتصريح بالعلة. ويتحول الغزالي في عملية استنباط المناط المناط المناط المناط المناط المناط المناطقة والمنطقة المناطقة الإسكار. في القياس المنطقي العقلي الذي يصرّ على إعلان العلة حدًّا أوسط خلال عملية القياس والاستدلال. وتكسي عملية الاستنباط بدور وفعل مُهيئين في الاجتهاد المفقيين، وخلالها تتم عملية الفنيش عن العلة. ويستخدم الأصوليون طريقة السبر والتقسيم في البحث عن العلة واستخراج مناط الحكم. وقد تحدَّثنا عن هذه الطريقة في الباب الأول، وسنفصلها في الفصل الثالث من هذه اللابية في الباحث في والباحث في

<sup>. 2.</sup> أنظر المستصفى، جـ ٢، ص ٥٢ وما بعد.

٤١. الغزالي، المستصفى، جـ ٢، ص ٥٤.

٤٢. النشار، مناهج البحث، ص ١٢٥.

أثناء استخراجه مناط الحكم أمام ثلاثة أقسام أو أربعة تنحصر فيها أدوار التعليل، ينتقل بعدها المحتهد إلى إبطال بعض الأقسام ليثبت الحكم على قسم متبقٌّ فتكون العلَّة ثابتة"؛ وتُعتبر عمليَّة استقصاء العلَّة وتوسيع دائرتها من أهمَّ العمليَّات المنطقيَّة التي تضطلع بها العلوم التجريبيَّة الطبيعيَّة حديثًا وكان أن أعطى الإمام مثالًا جامعًا عن تحقيقَ مناط الحكم، فذكر: وجوب العتق على الأعرابيُّ، إذْ أفطر في رمضان بمواقعته أهله . وسار استناداً إلى هذا الوجوب نحو إلحاق أعرابيّ آخر في هذا الحكم ، عملاً بقول الرسول (صلعم): «حكمي على الواحد حكمي على الجاعة». ثم ألحق بهم مَنْ أفطر بالمطلق، في أيّ رمضان على مرّ السنين. مثلماً ألحق الزنا بالمواطأة \* أيضاً.' وبهذا كلَّه وسَّع دائرة الحكم استناداً إلى مناطه الأساسيِّ. وفيه يتمَّ حذف غير العلَّة الأصليَّة ــ أيُّ التنقيح ــ فحذف، (تحديد الأعرابيُّ هذا، وإفطار رمضان هذا، وتحديد جنس الأعراب). ومن ثمَّ أوصلنا بالنتيجة إلى الإقرار بوجوب الكفَّارة على مَنْ هتك حرمة رمضان وعلى كلّ مكلّف.

وقد شكَّ الغزالي في ارتباط الحكم بالعلَّة ونبَّه على ذلك. ولعلَّ المهمّ من هذه الشكوك التي ذكرها الآتي :

- ١. أنَّ لا يكون الأصل معلِّلاً عند الله، فنعلِّل ما ليس بمعلَّل.
  - ربّها نُعلّل بعلة غير العلّة التي أوجدها الله.
- ٣. أن نصيب أصل العلَّة ونعيِّنها، لكنَّنا لا نستطيع أنَّ نقلها إلى الفرع.
  - أن نلم بأصل التعليل ونغفل عن وصفين أو ثلاثة.
  - أن تجتمع مع العلة أوصاف زائدة. أن يتم تصحيح العلّة بدليل مغلوط، أو بما ليس بدليل.

كما تساءل عن كيفيَّة استخراج العلَّة ... أمن التجربة والحسَّ؟ أو من النصّ والشرع؟ ووقف موقفاً مرناً فقال : ولا يثبت الحكم إلّا توقيفاً. لكن ليس طريق معرفة التوقيف في الأحكام مجرّد النصّ، بل النصّ، والعموم والفحوى ومفهوم القول وقرائن الأحوال وشواهد الأصول وأنواع الأدلَّة ، فكذلك إثبات العلَّة تتَّسع طرقه ولا

<sup>27.</sup> الغزالي، المستصفى، جـ ٢، ص ٥٥.

<sup>\$\$.</sup> الصدر نفسه، ص ٥٥.

يقتصر فيه على النصّ ...؛ ويتُضح من رأيه، ضرورة وجود العلّة في الأصل. لكن ربّها كانت غير منطوقة، أي مسكونًا عنها. وهذا يتبح المجال أمام دور المجتهد. لأنّ العلّة تُثبت شرعيًّا عند الغزالي بثلاثة أدلّة: الدليل الثقليّ، ودليل الإجاع،

ودليل الامتثنباط والاستدلال.

ويقول الغزالي في الدليل النقليّ، إنّه: وإنّا يُستفاد من صريح النطق أو من الإيماء والتنبيه على الأسباب، ". وقصد بصريح النطق ما ورد فيه التعليل واضحاً لعلّه كذا، أو لأجل كفا. وكان مثال الإمام قوله تعالى: «كي لا يكون دولة بين الأغنياء منكم». والفاية إيجاب إبتاء الزكاة وضرورة توزيع الثروة، منعاً لحصرها في طبقة واحدة من المجتمع. فالعلّة صريحة وموجبة للحكم.

ومثال آخر للعلّة المضمرة غير المصرّحة قوله تعالى: «إنّا بريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء». فإنّه بيان لتعليل تحريم الحمر. ومن أمثلته أيضاً على العلّة المنصوصة تنبياً، ما مؤدّاه من قول الرسول (صلعم): «مَنْ أحيا أرضاً مبيّة فهي له، ومَنْ بذل دينه فاقتلوه». وهذا حكم تسبيب نظهر فيه العلّة منصوصة تنبياً.

ثمّ يتحدّث عن دليل الإجاع فيمزُقه يقوله: ﴿ إِنَّا نَعْنِي به اتّفاق أمّة محمّد صلى الله عليه وسلّم، خاصّة على أمر من الأمور الدينيّة ... والجاعة إذا اتّفقوا يقال أجمعه الأ<sup>4</sup> والإجاع على العلّة اتّفاق المسلمين على كون هذا معلولاً بعلّة كذا ، فتنقل العلة إجاعاً إلى كلّ الحلات . وكان مثال الغزالي على ذلك ، تقديم الأخ من الأب والأمّ على الأخ من الأب على الأخ من الأب على المرات . وعلّه التقديم هنا استزاج الأخوة القوي في أخوة الأب والأمّ . وقد أُجهيع عليه لتأثيره بالأتفاق . وجعلت علّة التقديم في مسائل أخرى غير المبراث كولاية البُكاح مثلاً .

وأخيراً أورد الغزالي مطوّلاً دليل الاستنباط والاستدلال، والذي سمّاه الفقها، السبر والتقسيم. فقال فيه : • هو دليل صريح، وذلك بأن يقول هذا الحكم معلّل، ولا علّه إلا كذا أو كذا... وقد بَعَلُل أحدهما فتميّن الآخر... حرّم الربا في البرّ. ولا بدّ من علاقة تضبط مجرى الحكم عن موقعه ولا علاقة إلّا الطعم أو الفوت أو

الصدر نفسه، ص ۷۲.

٤٦. الصدر نفسه، ص ٧٤.

٤٧. الصدر نفسه، جـ١، ص ١١٠.

الكيل، وقد بَشُل القوت والكيل بدليل كذا أو كذا، فتبت الطميه^^. وهذا الدليل قريب من عمليّة التعليل، كيا يتنيّن من النصّ السابق. وبه نعثر على ثلاث مراحل، تُشكّل محتمعة إيفاء بالغرض:

معوفة البر ومعوفة أفراده من دقيق وخيز وغيره، ثمّ معوفة الربا حكماً عاشًا.
 القيام بعمليّة سبر، أي ذكر كلّ ما يمكن أن يكون علّة، ونُسمّي ذلك عملة حاصرة لحصره كاكل العلل.

٣. نتجه في النباية إلى إسقاط العلل غير المرتبطة بالموضوع. ويتحقّن الغزالي من ذلك، في اتباع الطريقة التالية، التي يقول عنها: وبأن يظهر بقاء الحكم مع انتفائها أو بانتفائها، بأن يظهر انتفاء الحكم مع وجودهاه ألم وتمدّنا مرحلة التحقّن من العلّة، بأبرز مظاهر التأكيد على العلاقة العليّة عند الغزالي. إذ يصدّرها موضوعاته الفقهيّة، فتشكّل ثابتاً صوريًّا مهمًّا، نجرّده نحن، بعد استخراجه من الأمثلة والأقوال السابقة. موتعمل الرابطة العليّة في الشرع عمل الضابطة الصوريّة التي تربط العلّة بالمعلول. وقد تمثل ذلك في طرح العلل اقتراناً مع غياب الحكم وانتفائه، أو بقاء العلل مع بقاء الحكم، ممّا يعني أنّ معرفة العلّة الحقيقيّة تثبت بثبات الحكم، والعكس صحيح.

ولم يجرَّد الغَرَالي هذه الرابطة تماماً، إنَّا بقيت مرتبطة بمعانيه الفقهيّة وشروحه. مثلًا جرت عليه عند معظم الأصوليّين والفقهاء، الذين تعدّوا القسمة الأفلاطونيّة، من دون أن يخرجوا بالسبر والتقسيم إلى حيِّر التجريد الصوريّ الكامل. وقد تقلّمهم الغزالي بم يقف عند السبر الغقسيم، فلقد أخبر عن طريق آخر في استنباط العلّة، سمّاه مناسبة العلّة للحكم. وعقب عليه مثرًّا أنَّ هذا الطريق مختلف فيه بين الأصوليّين، وأنَّ المناسب يأتي مؤثرًا أو مربياً. ومثاله: (من مسّ ذكره فليتوضاً)، وإذاً، مَنْ مسن ذكر غيره فليتوضاً)، وإذاً، مَنْ مسن ذكر غيره فليتوضاً، أمّا الملائم فعا لم يظهر تأثير عينه في عين ذلك الحكم، والغريب با لم يكن لا ملائماً ولا مؤثرًا"، والجدير أن يقال: إنَّ العلّة عمليّة مساعدة في الحكم الفقهيّ.

٤٨. الصدر نفسه، جـ ٢، ص ٧٧.

<sup>19.</sup> المصدر نفسه، ص٧٧.

٥٠. الصدر نفسه، ص٧٧.

وترشد هذه الفقرة إلى طبيعة المزج بين المنطق والمعارف النفسيّة، فلا يلبث أن يكفّ الإمام عن الحديث في العلّة ودورها المنطقيّ الأصوليّ، حتى ينغمس في رأي نفسيّ. فيصوَّر العلّة رابطة على مستوى الحكم والتجربة الطبيعة، نجيب السائل على حيرته في روية التعاقب وردّ الأحكام وتعليقها. ويدفعنا هذا المؤقف إلى اعتبار الغزالي من الذين نفوا لبوت العلّة يقينيًا وماديًّ، واقرّوا بها رابطة تخدم اليّين الفقهيّ ومادّة القضايا الإسلاميّة. ونجدر الإشارة إلى أنّ الغزالي أشعريّ. وللمتكلّمين موقفان من العلّة:

أوّلها : موقف المعتزلة الذين يعرّفون العلّة تارة بالمؤثّر وطوراً بالموجب<sup>٥٢</sup>. وربّهاكان ذلك تحت تأثير فكرة الحسن والقبح .

ثانيها: موقف الأشاعرة اللين يجملون العلة موجبة للحكم بأثر من الشارع " .
وينزمنا هذا الموقف بالاطّلاع على مذهبهم الذي ينادي بتأثير الله المستمر في
الحلق، ويشمول قدرته. وتأثّ العلة عند الإمام من صلب وجهنها الأشعرية ،
رابطة منطقية صورية لها وزنها المستقل في الأحكام ، علاوة على كونها رابطة منطقية
أو متنالية قياسية . وتُرجَّح أنه أباح التعليل باعتبار العلة باعتا على فعل المكلف. وكل
باعث يلزم في نهاية الأمر بالإرادة الألهية ، باعتبار أن استخراج العلة يتم بشكله
العميق من خلال استخراج أسباب الأحكام والأصول ، أي من ثنايا كلام الله ، أو
ما اجتهد فيه حول كلام الله .

وكفى بالعلَّة الشرعيَّة أن تكون حسبياً على ما خطَّه الغزالي. إذ يتكاشفها مسلكان توفيقيّان ، نقليّ وعقليّ : يصفو النقليّ في أدلّة النصّ والإجاع ، اللذين يقرّان

المصدر نفسه، ص ٧٩.

١٤٥. الزركشي، البحر المحبط، القاهرة، مجهول، جـ٥، ص ١٤٤ـ ١٤٦. إستناداً إلى ما ورد عند
 النشار، مناهج البحث، ص ١٠٨.

٥٣. المرجع نفسه، ص ١٤٥. إستناداً إلى النشار أيضاً، ص ١٠٩.

بوجودها. ويتجلَّى العقليِّ في عمليَّة السير والتقسيم، والمناسبة، والطرد والعكس، وتنقيح المناط، وغيرها من الطرق. وإذا كان لنا في العلَّة الشرعيَّة أسوة حسنة، فإنَّ الغزالي لم يتجمّد عندها، بل تعدّاها في أبعاده العلائقيّة. وعوّضها امتداداً في المحال الاستدلاليُّ العقليِّ والاستقراء الطبيعيِّ. ثمَّ أذعن لدورها الصوريِّ وأنكر عليها نشاطها الفاعليّ الحَلَّاق ، بينما اعتبرها جُون ميل (١٨٠٦ – ١٨٧٣) ، حديثاً ، أساساً للاستقراء. لكنّه ركّز على العلَّة الفاعلة، ظاهرة منتجة لظاهرة أخرى، أو ظاهرة متقدّمة على الأخرى ".

والعلاقة العليّة عند «ميل» منهجيّة وماديّة في الوقت نفسه. وقد جعل «ميل» أضاً ظواهر الموجودات مستقلة عن بعضها وترتبط بعضها ببعض عن طريق الفاعلية والتأثير. فتباعد موقف الغزالي، وخصوصاً، بصدد العلاقة العليّة على المستوى الطبيعيّ. ولا سيّما إنّ الغزالي قيّد العلّة الطبيعيّة في نطاق الأحكام والتركيبات والعلاقة الصوريّة التتابعيّة. ولم يدع لها مجالاً قائماً في الوجود والأعيان، أي لم يتح لها فرصة الاستقلاليَّة عن ذهن الإنسان، ومن ثمَّ، الخضوع لقوانين الطبيعة الماديَّة، بعكس ما ذهب إليه «ميل».

وكمى نمضي قدماً في تبيان العلاقة العليّة ثابتاً صوريًّا في منهج الغزالي ، لا بدّ من أن نوفَّر للقارئ نظرة موجزة عن آراء المتكلِّمين بها. إذ يرى أرسطو أنَّ العلَّة مبدأً طبيعيّ وميتافيزيفيّ، يتساوق مع كونها رابطة عقليّة منطقيّة تستند عليها أبحاث

وكان أن لاقت فكرة العلَّة قبولاً عند المشائلة، وخصوصاً ابن رشد، الذي احتفل بها احتفالاً خاصًّا ٥٠. بينما أنكر المعتزلة ، وعلى رأسهم العلاف والجبائي ، العلَّة الطبيعيّة. ولكنّهم نادوا في الحريّة الإنسانيّة بشكل مطلق، ممّا أعطى فسحة للإنسان، ودوراً في خلق أفعاله. وتوقَّفت نظريَّتهم أمام عتبة القدرة الإلْهيَّة، ودورها على الصعيد الطبيعيّ.

Lalande, André, Les théories d'induction et de l'expérimentation, Paris, Boivin et cie. 1929. (Bib. de la revue des cours et conférences) n. 86.

٥٥. أرسطو، منطق أرسطو، التحللات الثانية، ص ٣٤٩ ـ ٣٥٢.

٥٦. إبن رشد، تهافت التهافت، بيروت، المطبعة الكاثوليكيّة، ١٩٣٠، ص ٢٤.

ولقد سار الأشاعرة شوطاً آخر في نظريّة العلّة، فانفصلوا عن المعتزلة وركّزوا رأيهم على العادة وجريانها. وكان أبو بكر الباقلاني (القرن الرابع الهجريّ) أفضل مُعَيِّر عن نظرية العلّة الأشعرية، فعلى يديه تبلور مفهوم العلّة رابطة على مستوى الطبيعة وما وراء الطبيعة. وقال الباقلاني: إنَّ الله قادر على وأن يستأنف الأفعال وعلى أن يحدثها في زمان كانت قبله معدومة ... فلم يجب قدم الأفعال لقدم القدرة عليها ٧٠٠. وما يريد أن يؤكّده مفاده، أنّ قدرة الله أزليّة فهي، إذاً، العلَّة الفاعلة المسببة. أمَّا مظاهر الطبيعة الأخرى فهي تتالي ظواهر تخضع جميعها لعلَّة أساسيَّة آلهيَّة ، و : «كلَّا وجد مثلها عند كثرة أسبابها فهي وجود حادثتين فقط ، الواحدة بجانب الأخرى في مستقرّ العادة... (ولا يقع) إيجاب العلَّة للحكم، ولا تعلو شيء عن سبب يوجبه. أمَّا إنهم يقولون إنَّهم يعلمون حسًّا واضطراراً أنَّ الإحراق والإسكار الحادثين واقعان عن حرارة النار وشدّة الشراب فإنّه جهل عظم ٣٠٠. وعلى هذه الدَّعامات تأصَّل مفهوم العلَّة عند الأشاعرة، رابطة وعلاقة بين مُتعاقبين. إذْ فُسِّر على أساسهما التتابع وحُضور السبب والمسبِّب، ونسب إلى العادة المستقرَّة في المشاهدة، كما جعل الباقلاني القدرة الإلهيّة تتدخّل باستمرار في خرق العادة الذهنيّة، بأن تبطلها، فلا النار تغدو قادرة على الإحراق ولا الخمر مؤدّية للإسكار. وقد صَلُحت العلَّة فلسفيًّا عند الغزالي بعرضين: عرض ردٌّ فيه على الفلاسفة وأنكر عليهم مقالاتهم في العليَّة الطبيعيَّة ، وآخر لخَّص فيه دور العلَّة الطبيعيَّة ، عادة وعلاقة ذهنيَّة ، كما جوَّز في بحثه ، مثلاً ، احتراق القطن وانقلابه رماداً من دون فعل النار وملاقاتها" ، لأنَّ النار ليست فاعلة بألطبع بل الله هو الفاعل الحقيقيَّ ، وأنَّ التتابع ، بين علَّة النار سبباً والاحتراق في القطن معلولاً ، ليس إلَّا عادة ومشاهدة خارجيَّة تَمَرُّس عليها الإنسان.

ولكنّ منتقدي هذا الرأي اعتبروا أنّ نني السبب والمسبّب في الطبيعة يجرّ إلى شناعات عظيمة على مستويّيُ الطبيعة والمنطق. فيرى ابن رشد: ﴿أَنَّ مَنْ رَفَّع

<sup>00.</sup> الباقلاني، التهيد في الرّدَ على المطلّة والرافضة، القاهرة، دار الفكر العربيّ، ١٩٤٧، ص ٥٣. ٥٨. المرجع نفسه، ص ٥٥\_٢٠.

٩٥. الغزالي، تهافت الفلاسفة، مصر، دار المعارف، ١٩٧٢، ص ٢٤٣.

الأسباب فقد رفع العقل، وصناعة المنطق تضع وضعاً أنَّ ها هنا أسباباً ومسبّبات. - وأنَّ المعرفة بتلك المسببات لا تكون على التمام إلَّا بمعرفة أسبابها ، فرفع الأشياء هو مبطل للعلم ورفع له ، ٢٠

ونحن نتساءل كيف مضى الغزالي في هذه المسألة إلى نهايتها؟ ألم يكن ذلك هدماً للحدّ الأوسط، في كونه قانوناً عليًّا رابطاً الحدود في الاستنتاج؟ مثلًا تربط الأسباب الطبيعيّة الظواهر، وتشكّل مرحلة بين الظاهرة والخلق الأساسي... وكيف يتمّ خلق مستمرّ من دون توسّط؟ فهل كان التأثّر الشديد بالأشاعرة وراء ذلك؟ وخصوصاً أنّ إمام الحرمين لا يفتأ يردّد: «إنَّ الجمع بالعلَّة – في قياس الغائب على الشاهد – لا أصل له إذ لا علَّة ولا معلول عندنا ... ١١٥.

ربّها حافظ الغزالي في موقفه من العلّة ، علاقة منطقيّة على المستوى الطبيعيّ ، على حدود النقل، من دون التعارض بين الأخير والعلم. إلَّا أنَّ وعيه المسألة لا غبَّار عليه على الأرجح. وهو الذي قال : إيَّاكم والنفي العلليُّ في الأحداث الطبيعيَّة ، لأنَّه يؤدِّي إلى خراب منهجيّ وتجريبيّ. بحيث ينقلب الولد بالبيت إلى كلب أو رماد، وتستحيل نطفة الإنسان إلى فرس ٢٠. ولكنّه حشى أن تتوارى معطياته الأساسيّة ، المتمثّلة في عدم جواز تقييد قدرة الله وربطها بأيّ شيء ولو منهجيًّا. فـ : ﴿ إِنَّ الله تعالى قادر على كلُّ شيء وليس من ضرورة الفرس أن يُخلق من النطفة ولا من ضرورة الشجرة أن تخلق من البذر»٢٠. ولهذا كلَّه انطلق الإمام من القدرة المطلقة والفعل المستمر لله منظِّماً وحيداً لأحداث الطبيعة ، على أنَّ ظاهرة العلَّة فيها ليست سوى عمليَّة نفسيَّة ومنطقيّة. فتعاقبات الطبيعة: «ممكنة، يجوز أن تقع ويجوز أن لا تقع، واستمرار العادة بها مرّة بعد أخرى يرسّخ في أذهاننا جريانها على وفق العادة الماضية ترسيخاً لا تنفك عنه...، ". وهكذا حصل اختزال العليّة، من ضرورة طبيعيّة، إلى قانون

٦٠. (بن رشد، تهافت التهافت، ص ٢٢.

٦١. يذكر ذلك النشار، في مناهج البحث، ص ١٦٤، نقلاً عن مخطوط البرهان للجويني، جـ ١، ص ٩١.

٦٢. الغزالي، تهافت الفلاسفة، ص ٢٤٣ \_ ٢٤٤.

٦٣. المرجع نفسه، ص ٢٤٤.

٦٤. المرجع نفسه، ص ٢٤٥.

للمادة خلقه الله فينا. وأصبح علاقة ذهبيّة منطقيّة يخرفه الأنبياء الصالحون وملائكة الله". و: «الافتران بين ما يعتقده في العادة سبباً وبين ما يعتقد مسبباً ليس ضروريًّا عندنا، بل كلّ شبيئن ليس هذا ذاك ولا ذاك هذا، ولا إثبات أحدهما متضمناً لإثبات الآخر ولا نفيه متضمناً لغني الآخر. فليس من ضرورة وجود أحدهما وجود الآخر ولا من ضرورة عدم أحدهما عدم الآخر. مثل الريّ والشرب والشبع والأكل والمختراق ولقاء النار... والموت وجزً الرقبة ... إلى كلّ المشاهدات من المقترنات في الطبّ والنجوم والصناعات والحرف... «". ونستطيع أن تحلّل ونلخص الموقف بما

يلي : 1 - علاقة الاقتران بين العلّة والمعلول ليست ضروريّة على المستوى الطبيعيّ. ٢ - لا يؤدّى إثبات المعلول إلى إثبات العلّة ، ولا نفيه ينتج نفيها.

٣. لا يوجه قانون علائقي في الطبيعة ، إنا العلة والمعلول اصطلاح ، اتمنق عليه . وهو صورة عقلية لعملية اللزوم وليس لعملية البرمان . إذ هناك فرق ، بين الطبيع السبب والمستب ، وما يصدر عنها اللزوم والترابط بين الحادثين نتيجة التكرار ، فهي صورية شكلية . و : اليس في الأمكان نتيجة التكرار ، فهي صورية شكلية . و : اليس في للزمة من نتيجه أو الإمكان نتيجه أو هم يحكم جريان ستة الله تعالى لنفوذ المشيته المؤرثية التي لا تحتمل التبديل والتغير ... فهو نظر في وجه الاقتران لا في نفس شبته الأقرائية التي لا تحتمل التبديل والتغير ... فهو نظر في وجه الاقتران لا في نفس خمالبراش في العصر الحديث الدعوة نفسها ، وجعل الله الملة الحقيقية . فلا يوجد إلا لهم حالبران علم المباراتش في العصر الحديث الدعوة نفسها ، وجعل الله الملة الحقيقية . فلا يوجد إلا المعروف على الموجودات ! ..

٦٥. المرجع نفسه، ص ٢٤٧ ــ ٢٥٠.

٦٦. المرجع نفسه، ص ٢٣٩.

الغزالي، المعيار، ص ١٢٣.
 الشهرستاني، نهاية الإقدام في علم الكلام، ط إنكلترا، ص ٤١٧ ـ ٤١٨.

وحسبنا هذا القدر من عرض العلاقة العالميّة في منهج الغزالي رابطة منطقبيّة ، على امتداد الأبحاث الشرعيّة والقياسيّة والطبيعيّة. وقد أنممنا مضائقها في المجالين الشرعيّ والطبيعيّ، وكنّا حصّلنا مجالها القياسيّ في الباب السابق. ونوجز أخيراً هذا الفصل بما .

١. أدرك الغزالي طلبه المنطقيّ، وأصاب في تجريد علاقاته من دون أن يقطع بين صوريّنها وعالطتها للماني الإسلاميّة. وإذا كان الفارايي وابن سينا قد وضحا بعضاً من هذه المعلاقات على مستوى الألفاظ، فإنّ الغزالي وسّمها وتقلها إلى الاستدلال.
٢. من الإمام من محموعة من العلاقات المنطقة، مثل: التضمّن واللزوم

من هذه العلاقات على مستوى الالفاظ، فإن الغزالي وسمها وثقلها إلى الاستلالات.

Y. ميّز الإمام بين مجموعة من العلاقات المتلفقية، مثل: التضمّن واللورم
والاستئناء والشرط وغيرها. لكنّه احتبسها في خدمة اللغة والحكم الشرعيّ رام يستطع
والاستئناء والشرط بنين المجارات المنتسجيّة والعقليّة أنذلك، ضمن إطار التطوّر
العكريّ التاريخيّ. ولبنى هذا الطابع غرض الغزالي منطقيًّا ودينيًّا، مثلاً أغنى عملة
العكريّ التاريخيّ. ولبنى هذا الطابع غرض الغزالي منطقيًّا ودينيًّا، مثلاً أغنى عملة
الاستلالان، صهر الأوسط بالملة الفقهيّة. تُشَمّ نقل الاستلالال إلى مسائل متعدّدة
من الاستئناج والبرهنة الصوريّين، رغبة في جمل القياس الأصوليّ يتمتّع بنسق
صارم.

٣. إنتقى الغزالي العلاقة العلية ثابتاً منطقياً وقدّمها، فناصرته في الأصول والاستدلال العقلي والتفسير الطبيعي، وآسته في شكة وتحاسك نسقه. حتى بلغت المعرفة فآوت نظرية الحلق الألهي والكسب الإنساني الأشعرية، واحتضتها ولم تنحرف عنها. ولعل العلة وابطة ذهنية في الحكم ومسلمة منطقية في المنبح، لم تحتل مكامها لولا مسألة التعليل الإلهي الحاصرة أبدأ في ذهبية المسلم. الذي يرى فكرة الحلق منبية في الموجودات يفتن بها فتتلج صدره وتحرك شهجه. لكن لا يُؤمّل منها انفكاكاً، وحسبنا أنها لازمته منذ العهود السامية السحيقة. إنها قياس الشاهد على الغائب.

## خلفيّات المعاني والأصول الإسلاميّة في كتب الغزائي

ذكرنا، في غير موضع ، تأثّر الغزالي بأصول الفقه والمدافي الإسلامية ؛ ويتنا انداج المنطق بالمدافي الإسلامية و خدماً وتوفيقاً ثمّ تطويعاً وتبديلاً ، إلى أن أصبح المنطق بالمدافي الإسلامية و بمعانيه العربية بخدم الاصول ويستنبط من القرآن. وقد آن الأوان لنقدم للقارئ إعجازاً مركزاً عن معنى الأصول وحقيقها ، علما إسلامياً مستنداً المهم أيسر. إذ سنحصر المنحوب ونترك تقديماً عاماً غذا العلم ، وتركيزاً على الجوانب المقابق إلى يتعدد منطق المسلمين ، لاكتشاف العلم ، وتركيزاً على الجوانب المقابق إلى المقابق المؤلفي في كتبه فحسب . وحدانا على ذلك رغبتان : أولاهما عرض المنطقية . وثانيتها الكشف عن فعل الجوانب الأصوابية في التصور المنطقية ، تحديداً المنطق في الشحر المنطقية ، تحديداً المنطق في الفكر الإسلامي بتصور ماصدقية ، يرى الأفراد المشخصة وشمولها من خلال المعنى اللغوي العاتم ، ويقيس الفرع على الأصل في عموميته أو تخصصه من خلال المعنى اللغوي العاتم ، ويقيس الفرع على الأصل في عموميته أو تخصصه ، عربهات عناصره ، والم الثاني بمسائل الأصول في كتب الغزالي بشكل عاتم وموجز، تعربفات عناصره ، والم الثاني بمسائل الأصول في كتب الغزالي بشكل عاتم وموجز، تعربفات عناصره ، والم الثاني بمسائل الأصول في كتب الغزالي بشكل عاتم وموجز، تعربفات عناصره ، والم الثاني بمسائل الأصول في كتب الغزالي بشكل عاتم وموجز، تعربفات عناصره ، والم الثاني بمسائل الأصول في كتب الغزالي بشكل عاتم وموجز ، تعربفات عناصره ، والم الثاني بسكل عاتم وموجز ،

وركّز الثالث على الجوانب العقلية في أصول الغزالي، أي ما سُـتي اجتهاداً. فنُصُّب

الموضوعان الأؤلان مدخلاً للموضوع الثالث الذي يعنينا، كونه مرتبطاً بالمنطق والعلاقات العقلية والصورية.

## الموضوع الأوّل :

لا تلبث القوانين بعد مدّة من وضعها أن تغدو في بعض الأحكام العامّة مبهمة وغير وافية لبعض الوقائع والأحداث التي تفرض نفسها فرضاً من خلال تعقّد الحياة الاجتاعية وتشعّب مسائلها ، ونتيجة للتغيّر الذي يطرأ على التركيب الاجتماعيّ. لذا يلجأ المفكّرون إلى الاجتهاد، أي إلى بعض من البيان والتفسير، وإلى شيء من الرأي والقياس. لكنَّ الاجتهاد يتفلَّت ويصير فوضي ، إذا لم تحدَّه قواعد ومعايير ضابطة ، منعاً من أن يتحوّل إلى أدوات من الأهواء والمصالح الفرديّة التابعة للقضاة. ولقد أدرك السلمون ذلك ، ولاسيًّا فقهاؤهم ، فتهدُّوا ۚ إلى وضع مجموعة من القواعد والموازين، اعتمدوها في الفتوى والحكم. ولم تخرج هذه القواعد إلى حيّز النور مكتملة دفعة واحدة : إنَّا سلكت مراحل متعدَّدة ، بدأتها بعمليّات الاجتهاد الأولى على يدّ الخلفاء الراشدين والصحابة. وكان أن ذمّ هؤلاء الرأى الذي يتّبع الهوى ولا يستند إلى أصل يرجع إليه من كتاب أو سنَّة ، وحمدوا ما بيَّنه عمر بقوَّله لقاضيه : « إعرف الأشباه والأمثال وقس الأمور عند ذلك ٤٠٠ . ثمَّ انقسم الاجتهاد إلى قسمين : قسم يتعلَّق بتحديد معنى النصِّ المقترن به البحث، وقد سُمَّى هذا بالبيان والتفسير. وقسم أنيط باستنباط العلل المناسبة وتحديد روح التشريع ، فسَمِّي هذا بالقياس والرأي، أو الاجنهاد القياسيّ والاجنهاد الاستصلاحيّ والاستحسانيّ.

ولمَّا اكتمل علم الأصول على يدُّ المذاهب الفقهيَّة الأربعة \_ الحنفيَّة ، المالكيَّة ، الشافعيَّة، الحنبليَّة ﴿، لم يكن بالإمكان عزل قسمي الاجتهاد. لهذا نقول بأنَّ الاستدلال الإسلامي مرتبط بتحديد اللفظ وتفسير الآسم إضافة إلى ارتباطه بطرق البرهان والقياس. وكَان لكلّ مذهب رأي في ألفاظ العامّ والحاصّ والمجاز والتورية، كما كان له منحى في الاستصلاح أو الاستحسان أو القياس العقليّ المحض. وقال

١. الحضري، محمَّد، تاريخ التشريع الإسلاميّ، مصر، دار إحياء الكتب العربيَّة، ١٣٣٩ هـ، ص ۱۰۶.

الغزالي إنّه إذا كان المراد بالفقه العلم بالأحكام الشرعيّة، فإنّ علم الأصول هو العلم الباحث في أدلّة هذه الأحوام . لهذا نراه بنحو منحى عقلًا يجعل الأصول تبحث في دليل الحكم، وهو في ذلك يُعمَّق مذهب الشافعيّ الذي الترمه وجدّد في بعض جالاته، كما شَرّى. وهذا ما كان من مراحل الأصول. أمّا معناها: فأصل الشيء لغة هو ما بُني عليه خلك الشيء، واعتبرت الأصول أدلّة الفقه. وكان الفقه قد بني على الكتاب والسنّة والإجاع والاجتباد، واعتبرت كلّها أصولاً وأدلّة للحكم.

فالأصل الأول الكتاب، وهو القرآن الكريم الذي أنزل على الرسول تباعاً، وتنزل منه الآية أو الآيات بجسب مقنضيات الزمن ومطالب المجتمع في عصر النبيّ. قُسُّم القرآن إلى سور، بلغت اعتبا منه أواريع عشرة سورة، تتألف كلّ سورة من آيات، بلغت جميعاً ستة آلاف وثلاثمته والنبين آية، منها نمحو خمسمئة آية تتعلّق بالأحكام ". وقد تضمّن الكتاب عدة أبحاث تدور معظمها حول العقائد والواجبات الدينية والأخلاق والحقوق بجميع فروعها. وكان الطابع العامّ، ولا سبّا نفسايا هذا الكتاب على نوعين: إثباتية ونافية. ويعتبر الكتاب أحد المنابع الأساسية نفته العربية بحدودها ونفسيراتها الاسمية والمعنوية – من معنى -. والكتاب هو الأصل الأقل للتشريع الإسلاميّ. وكلّ ما يأتي بعده متفرّع عنه ومبني عليه ومستمد من الكرما ورد في القرآن أحكاما كلية وقواعد عامة". ثمّ جامت السنة النبوية إلى جانبه أكثرما ورد في القرآن أحكاما كلية وقواعد عامة". ثمّ جامت السنة النبوية إلى جانبه لتبسّط عمويته وتفقل بحداد فيشًا مشكلة.

وشكَّلت السنَّة الأصل الثاني. والسنَّة مشتقَّة من سنَّ، بمعنى بيِّن، فهي مبيَّنة

الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ٣ - ٤.

اللعواليبي، محمد معروف، المدخل إلى أصول الفقه، ط ٥، بيروت، دار الكتاب الجديد، ١٩٦٥، ص ٢١.

الشاطبي، أبو إسحاق، كتاب الموانقات في أصول الشريعة، ط أولى، مصر، المطبعة الرحابّة،
 د. ت، جـ٣، ص ٣٦٨.

<sup>.</sup> ٥. المرجع نفسه، ص ٣٦٦ ـ ٣٦٨.

٦. المرجع نفسه، جـ ٤، ص ١٢.

للقرآن. ويُقصد بالسنة كلّ ما صدر عن الرسول من قول وفعل وإقرار . وقد ْبُوجُّهت السُّنَّة إلى بيان الكتَّاب وتفسيره ، أو إلى تفريع على أصل في القرآن وشرح لكليَّة فيه، ووضعت بعض الأحيان قاعدة عامَّة استمَّدَّتها من وقائع جزئيَّة وقواعد كليَّة في القُرْآن. وكان أن حرَّم الرسول، مثلاً، بيع الثمار على الشَجَر قبل أن يَظهر صلاحها. وهو في ذلك يفرّع على الأصل القرآنيّ القائل: لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل^.

ثمَّ ظهر الإجاع أصلاً ثالثاً من الأصول. والإجاع لغة: العزم، ويقال اجمعوا أمركم، أي اعزمواً عليه، وأجمع القوم على كذا اتَّفقوا عليه. والإجاع، بمعنى العزم، يقال للواحد، وبمعنى الآثفاق، لا يتصوّر إلّا من اثنين فما فوقهاً والمراد بالإجاع في الأصول اتفاق المحتهدين من هذه الأمَّة في عصر على أمر من الأمور ". أعتبر الاجتهاد أصلاً رابعاً في علم الأصول. وهو بذل الجهد في استخراج الأحكام من شواهدها الدالَّة عليها بالنظرٰ المؤدِّي إليها، استناداً إلى أقواله تعالى، قياساً واستصلاحاً واستحساناً. وجاء في الكتاب قوله تعالى: «نُفَصِّل الآيات لقوم يعقلون ١١٠ – وكذلك – وإنَّا أنزلنا إليك الكتاب بالحقُّ لتحكم بين الناس بما أراك الله ٢٠٠. وقد سُمَّى الاجتهاد بالرأي والعقل، وبالقياس. والمجتهد هو الذي يتلمَّس نور القرآن وهدي السنّة مستوعباً روح الشريعة للوصول إلى الأشباه والنظائر. وعُرفتُ طريقة استيعاب الشريعة والاجتهاد فيها بالمصالح المرسلة عند المالكيّة، وهي المصالح الَّتِي جاء الشرع ليحميها بصورة مرسلة مطلقة، من دون أن تتقيَّد بنصُّ خاصٌّ. وعُرفت بالاستحسان عند الحنفيّة، والاستحسان هو العدول بالمسألة عن حكم نظائرها إلى حكم آخر لوَّجه أقوى يقتضي هذا العدول٣٠ ، وذلك حاية للمصالح. أمَّا

٧. المرجع نفسه، ص٥٨.

٨. الحضري، تاريخ التشريع الإسلامي، ص ٣٤ \_ ٣٠.

٩. البخاري، عبد العزيز، كشف الأسرار، شرح أصول البزدوي، إستامبول، شركة الصحافة العثانية، ۱۳۰۸ هـ، جَـُهُ، ص ۲۲۱ُ

١٠. المرجع نفسه، ص ٢٢٧.

١١. المرجع نفسه، ص ٢٧٦ ـ ٢٧٧، مع الهامش.

١٢. الشاطبي، كتاب الموافقات، جـ٣، ص ٣٦٨.

البخاري، كشف الأسرار للبزدوي، جـ ٤، ص ٣.

الشافعية فلم يعترفوا إلا بالقياس، والقياس بمعناه الأصوليّ إلحاق أمر بآخر في الحكم الشرعيّ الآمواد بينها في العلّة التي تكون منصوصة أو غير منصوصة، كما سنرى عند الغزالي لاحقاً. والاجتهاد عند الشافعي محصور بالقياس من أصول الشريعة فقطً<sup>11</sup>. ووقع اختلاف بين المختبدين واشتدً كما في مذهب.

نادى المذهب الحنفيّ بالاستحسان، والاستحسان نوع من القياس يقوم على الأخذ في مسألة ما بحكم يخالف الحكم المعروف في القياس، وذلك لرجحان علَّة خفيّة على علّة القياس المعروفة أو لضرورة توجب المصلحة. ومثال ضرورة المصلحة استثناء القاعدة العامّة في تحريم رؤية العورات، وذلك لدفع الضرر وتأمين المصلحة ١٠. وهنا يقترب الاستحسان من الاستصلاح المالكيّ. أمَّا مثال رجحان العلَّة الحَفيَّة على علَّة القياس، فهو ما ذكره الأحناف من التفريق بين الوكيل بقيض الدِّيْن وبين الوكيل بقبض الوديعة. إذ قالوا: إنَّ المدين إذا أقرَّ للوكيل بالوكالة في قبض الدَّيْن يُـوْمر بدفع الدَّيْن إلى الوكيل مؤاخذةً للمدين بإقراره. بينها قالوا إنَّ الوديع إذا أقرَّ للوكيل بالوكالَّة في قبض الوديعة لا يُحكم عليه بدفعها للوكيل استحساناً. أمَّا قياساً ، فيحكم عليه بدفع الوديعة ،كما هي الحال في الدَّيْن . واستحسنوا ذلك رغبة في عدم إجبارهم الوديع على تسليم الوديعة إلى الوكيل، حتى لا يقوم إقرار على الغير عندما يتبيّن عدم ثبوت الوكالة ، فتضيع الوديعة على صاحبها. بينما تختلف الحال في الدِّيْن حتى ولو تبيّن عدم ثبوت الوكالّة، لأنّ حقّ الدائن ثابت في ذمّة المدين، والذمَّة باقية ، وخطر الإقرار يقتصر على اللقرِّ، دون الدائن". وهذا الرجحان في العلَّة الحفيَّة، اعتبره بعضهم استحساناً ذاتيًّا، وأنَّه لا ضابط له ولا مقاييس موضوعيَّة يقاس بها الحقّ من الباطل، وهذا يترك المجال أمام المفتين للاختلاف في الحكم الواحد. وقد أعلن الشافعي أنَّ هذا مخالف لفهم الشرائع وتفسير الأحكام، وعقد كتابًا في إبطال الاستحسان ً' كلّ ذلك كان صورة عن الجدل الإسلاميّ في نوع المقدّمات التي يجتهد منها. وَكان أن عقد المناطقة فصولاً على المقدّمات المموّهة

الشافعي، الرسالة، مصر، المطبعة العلميّة، ١٣١٧هـ، ص ١٣٧.
 أبو زهرة، محمد، كتاب مالك، مصر، مطبعة الاعتماد، ١٩٤٦، ص ٣٣٢.

<sup>11.</sup> الدواليبي، المدخل إلى علم أصول الفقه، ص ٢٩٤ ــ ٢٩٥.

١٧. أبو زهرة، كتاب مالك، ص ٣٧٨ ــ ٣٢٩.

والكاذبة والأحكام الذاتيَّة السوفسطائيَّة. بينما تقيِّد الأمر في علم الأصول بالمقدِّمات . والعلل المنصوصة أو المستحسنة ذاتيًا. و يمكن القول إنّ مادّة الأحْكام بحثت أيضاً من خلال إطار النصوص، على وتيرة الشكل القياسيّ نفسها، الذي تقيُّد بها أيضاً، كما سنرى في الخاص والعامّ.

ولقد نادى المذهبان المالكيّ والحنبليّ بالاستصلاح، والاستصلاح نوع من الرأي المبنيّ على المصلحة. وذلك إذا لم يجد المجتهد نصًّا في الشريعة أو مثالاً فيها للقياس عليهاً، يعمد إلى الحكم استناداً على ما في الشريعة من قواعد عامّة. ومثل هذه القواعد قوله تعالى: « لا ضرر ولا ضرار ١٨٠ . وتبيّن لنا سابقاً أنّ القباس والاستحسان يقتضيان المقارنة بمسائل أخرى، بينما الوضع في الاستصلاح يتطلُّب المصلحة عملاً بالقواعد الشرعيّة العامّة ، التي توجب تحقيقُ المصالح ودرء المضار المفسدة. واعتبرت بعض أحكام الاستحسان أستصلاحاً كونها تؤكَّد على المصالح فقط. فالعبرة في المصلحة وليس للأهواء، أي في مقصود الشرع". ومن ثمَّ ضَيَّق الشافعيَّة نطاق المصلحة وقيَّدوها بالنصُّ وبما يحمل عليه قباساً. ورفضوا الأخذ بالمصالح المرسلة والقواعد العامة ، معتبرين ذلك استحساناً ، إذ لا يجوز للمجتهد أن يشرع ٢٠ . وكلمة أخيرة نحملها تعقباً على طرق الاجتهاد وآراء المذاهب، فنقول: إنَّ الاختلافات والتباينات والآراء دارت جميعها في حدود النصوص، ولم تخرج عليها. ولقد ارتبط القياس بالنصَّ عن طريق العلَّة الجامعة ، فعلاوة على وجود المجهول في الفرع ، إلَّا أنَّ طريقة تثبيته حكماً، استندت على النصوص. وبالرغم من حرية الإفتاء في الاستحسان، إلَّا أنَّ طريقته تقيَّدت بوجود المقارنة مع النصِّ. والعدول بالعلَّة إلى علَّة أخرى مرتبطة بنصَّ آخر أو حال مماثلة ، هي أقوى وأَبْيَن. والأمر واضح في الاستصلاح الذي تحدّد بالمصالح المرسلة والمبادئ العامّة. ونذهب أكثر من ذلك، فنرى أنَّ الإجاع نفسه احتبس في حدود النصوص وعدم وضع نقيضها، كما وضعت شروط أساسيّة لنسخ الإجاع والقيام بإجاع جديد وبديل ٢٠. لهذا يمكن النظر إلى

<sup>14.</sup> أبو زهرة، كتاب مالك، ص ٣٨٨ ــ ٣٣٩.

<sup>19.</sup> الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ١٤٣.

٢٠. أبو زهرة ، كتاب مالك ، ص ٣٣٨.

٢١. البخاري، كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، جـ ٣، ص ١٧٦.

منج المسلم، من خلال تصوّر مسلّم به مقدّمات عامّة وطرق استدلال. فالمقدّمات توجد بالنصوص في الكتاب والسنّة نصَّا أو روحاً ، وطرق الاستدلال تستند على نصَّ يسمح، أو على سابقة وردت عند الرسول والصحابة. ونقول بأنّ المعرفة المنطقيّة الأصوليّة ` لا تهدف إلى الكشف، إنّا إلى التنظيم والتصنيف والتركب تلبية لدواع اجتاعيّة. فالعناصر مهيّاة والعموميّات بجهزة إطلاقاً أو تقييداً. وما على المسلم إلّا إعادة تركب المفردات وربطها. وهنا يلعب البعد الماصدتيّ دوراً في كيفيّة الربط بين الأشياء شمولاً وإدخالاً للفرع في الأصل.

ثم أعلم أنّه كي تحيط بعناصر الأصول إجاطة موجزة ، لا بدّ أن نلم ببحث العام والحاص اللذين لعبا دوراً مهماً في علم الأصول ،واستند عليهما التفسير والرأي. وكذا لقد ذكرنا أنّ أدلّه الحكم أربعة : الكتاب والسنّة والإجماع والاجتهاد. وبترقب على البحث المسلم أن يتمكن منها وبحصلها ، مثل تحصيله طرق استدلالها. ويأتي في مقدة طرق الشعوس من ناخوص ومجاز القطية موالناحية المفرقة - من معنى -. فالدراسة اللفظية تعنى بأقسام اللفظية ، والناحية المعنوية - من معنى -. فالدراسة اللفظية تعنى بأقسام حقيقة وجهازاً ". وتعنى دراسة المعنى بموما يتبع ذلك من صيغ ومن وجوه استعماله النص أو إشارته "". ويُعتبر الحاص والعام من أقدم المباحث اللفظية التي اعتنى بها لتعنى بالمحسام الفطية التي اعتنى بها علماء الأصول ، وسبب ذلك أن الكتاب جاء في قواعد كلية عامة على الأكثر، وأحكام لا تعنير بعثير الأزمنة " . ثم جاءت السنة لتبيين الكتاب وشرحه في أحكام وأحكام فابلًا.

ويؤخذ الحاص لفويًّا من القول : اختص فلان بكذا ، أي انفرد به ، فالحاص يوجب الانفراد ويقطع الشركة ". ويراد بالحاص في علم الأصول كلّ لفظ وضع لممنى واحد على الانفراد . فإذا أريد خصوص الجنس ، قبل إنسان ، لأنّه خاص من بين سائر

٢٢. المرجع نفسه، جـ ١، ص ٢٦ ــ ٢٨.

المرجع نفسه، ص ۱۳۵ ـ ۱۳۰.
 الشاطني، الموافقات، جـ ۳، ص ۳٦٦.

البخاري، كثيف الأسرار للبزدوي، جـ ١، ص ٣١.

الأجناس. وإذا أريد خصوص النوع، قبل رجل. وخصوص العين، قبل زيد وْعَمْرُو ٦٠ . ويتأتَّى العام لغويًّا من القولِ: مطر عام، أي شمل الأمكنة. وخصب عام، أي عمَّ البلاد. فالعموم هو الشمول٧٠. ويراد بالعام في اصطلاح الأصوليَّين كلُّ لفظ يَنتَظُم جمعاً ، سواء أكان لفظاً أو معنى . مثال الأوَّل رجال ، ومثال الثاني من وما من الأسماء الموصولة، وقوم وجنّ وإنس من الألفاظ الدالّة على الجمع^^. وكان علماء الأصول قد اختلفوا على العموم والعامّ، فمنهم مَنْ اعتبر العامّ قطعيًّا ومنهم من آكَّد ظنَّيته. وسترتبط هذه المسائل بشروحنا لآراء الغزالي. فنطُّلع خلالها على مدى توافق التأكيد والاحتمال وتباينهما في هذه المسائل، وأثر ذلك في القياس العقلميّ. أمّا أبحاث الحاصّ فاقترنت بنظريّات العلماء في الأمر والنهى، والحسن والقبح. ويُعتبر بحث الحاصّ في علم الأصول من أدقّ الأبحاث نظرًا لتعلُّقه بمسألة التكليف الشرعيّ. وتداخله منطقيًّا بالعلاقة الصوريّة الشرطيّة. وقد اختلف العلماء في الخصوص، واتَّجهوا اتَّجاهين: مذهب الواقفيَّة ، ومذهب أرباب الخصوص. ٢٩. قالت الواقفيَّة في صيغتي الأمر والنهي، إنَّها تستعملان في معان مختلفة من غير ترجيح أحدهما على الآخر، ومن ثمَّ يتوَقَّف العمل بهما إلَّا بدليل". بينما ذهب أرباب الخصوص إلى أنَّ الأمر والنهى خاصَّتان بواحد من تلك المعاني ٣٠. وارتبط الأمر والنهي بالحسن والقبح، وهي مفاهيم كلاميَّة. وأنَّ الشريعة إذا أمرت بفعل، فإنَّ الحُسَّن يعطى لذلك الفعل، وإذا ٰنهت عن فعل فإنَّ القبح يثبت على ذاك الفعل٣٦. وذهب أصحاب الحديث والشافعيَّة إلى أنَّ الحسن والقبح ثابتان في الشرع، ويوجبان الأمر والنهي من دون أن يكون للعقل حظّ في ذلك. بينما قال المعتزلة وكثير من أصحاب أبي حَنيفة أنَّ الأوامر والنواهي الشرعيَّة أدلَّة على الحسن والقبح ومعرَّفة بهُما ، فعلى

۲۲. الرجع نفسه، ص ۳۰ – ۳۲.
 ۲۷. الرجع نفسه، ص ۳۳.

۲۸. المرجع نفسه، ص ۳۳.

۲۹. المرجّع نفسه، ص۱۰۷ ـ ۱۰۸.

۳۰. المرجع نفسه، ص۱۰۷ وص۲۵٦.

٣١. المرجع نفسه، ص ١٠٤ ـ ١١١.

٣٢. المرجع نفسه، ص ١٨٢، وص ٢٥٧.

العقل تنتزّل مفاهم الشريعة ومعاني النصوص"". وبهذا يصبح الأمر والنهبي دليلاً لما ثبت حسنه فى العقل.

فن قال إن الحسن والقبح شرعيان ضيّق باب الاجتهاد، جاعلاً الكتاب والسنة كل الشرع : ولا يلحق بهما إلا ما يحمل عليهما بالقياس. وأمّا مَن قال إنّ الحسن والقبح عقليّان، فقد وسّع باب الاجتهاد مناديًّا بالاستحسان والاستصلاح. والأعمق في المسألة أنّ علاقات الأمر والنهي باتجاهيها تضييقاً أو توسيعاً، ارتبطت في الضرورة بالعام المنصوص والحاص المفرّع. فقيت العلاقات المنطقية جميهها ضمن حلود المعاني والتصورات المنصوصة. وربّما كان الأكثر تماسكاً صوريًّا وحقوقيًا، ذلك التيار الذي حصر الاستدلال في القياس التعليقي المستند على النصوص \_أي الشافع.\_.

ومن ثمَّ بقيت مسألة التخصيص وهي إخراج صبغة العامَ من العموم إلى الحصوص بدليل " والمراد بالأمر عندئذ بعض أفراد العامَ وليس جميمهم. والتخصيص مغاير للنسخ أصوليًّا، فالنسخ يغيّر الأحكام،أمًا التخصيص فيتي عليها، مانمًا دخول بعض الأفراد في العموم. وهو يختلف في العلاقة المنطقية عن الاستثناء. إذ الاستثناء يرتبط بالحكم كاملاً ولا تعط إلّا زيداً»، بينا المثال في التخصيص ولا تعط واحداً، واعط زيداً».

وَعَمَدَ مَفاهِمِ العامَ والتخصيص عِلفية المصطلحات الإسلاميّة وكيفية تصوّرها للألفاظ والحلود. فالتخصيص لبس سوى طريقة أصوليّة تستند في حقيقتها على الماسدق، الذي يرى الأشياء من المنظار الشموليّ، مثلاً، عرّف الأحناف التخصيص بأنّه: قصر العامّ على بعض أفراده بدليل مستقلّ مقترن "٢، وارتبطت أبحاث المطلق والفيّد بالتخصيص والحصوص. فرجا مطلق، ورجل رشيد مقيّد. أوّرت هذه المفاهم والصطلحات والأشكال في الغزالي. وكانت حجّة بالغة

اترت هذه المناهيم والمصطلحات والاشكال في الغزاني. وكانت حجه بالغه وعلامة ظاهرة ، أسقطت نفسها على المنطق وألبسته حلّنها وكسته بكسوتها من المعاني

٣٣. المرجع نفسه، جـ١، ص ١٨٣، جـ٤، ص ٢٣٦.
 ٣٤. المرجع نفسه، جـ١، ص ٣٠٦.

٣٥. المرجع نفسه، جـ١، ص٣١٠.

٣٦. المرجع نفسه، ص٣٠٦.

والألفاظ. واستندت الأصول في اجتهادها وتفسيراتها على المفهوم الشموليّ، الذي ' ينظر إلى المعاني والألفاظ نظرته إلى الأفراد التي تنتظم عموماً وخصوصاً. مثلما تتفق وتتَّسق حدود المفاهيم مع معنى النصَّ الموضوع بالطريق المباشر أو في الارتباط بدليل. فتُحْبَس المعاني ضمن الحقل القرآني.

## الموضوع الثاني :

تحتوي مسائل الأصول في كتب الغزالي على الموضوعات الأساسيّة التالية: الأحكام، أي الوجوب والحرام والحظر والندب والإباحة والحسن والقبح والصحّة والفساد الخ... وبعدها الأدلَّة من كتاب وسنَّة وإجاع. ثمَّ طريق الاستثمار، أي دلالة الدّلالة. وأخبراً المستثمر أو المحتهد.

ولقد كتب الغزالي عدّة كتب أصوليّة ، منها : تهذيب الأصول ، والمنخول ، وشفاء الغليل، والمستصفى. وقد ظهر في كتاب المستصفى إماماً مستقلاً ذا شخصبّة متمنّزة. لم يتقيَّد بقول مَنْ سبقه من إمام الحرمين وغيره ، ما لم ينبيِّن له أنَّ هذا القول هو الحقَّ الذي لا مندوحة عنه ٣٠. وكان على خلاف ذلك في المنخول، إذ التزم فيه غالباً آراء أستاذه إمام الحرمين. ونعزو ذلك إلى اكتال النضج الفكريّ عنده، وإلى تأثّره بالمنطق الأرسطويّ بعد اختمار طويل، وعقب تأليف المعيار والقسطاس والمحكّ، كما ردِّدنا. ولن نتناول التميز بين الأبحاث الأصوليَّة ٣٠، منعاً للاستطراد، وابقاء على نهجنا في معالحة الاستدلالات العقليّة. ولاسيّها إنّ الشروحات الفقهيّة والأصوليّة تطول وتتشعّب، نتيجة تعدّد الآراء والاجتهادات فيها. وسنقتصر على كتاب المستصفى ركيزة في التعرّف على الآراء العقليّة الأصوليّة. وخصوصاً إنّه ظهر بعد الاختار والنضج والتأثّر، إضافة إلى كونه نموذجاً لتفكير الإمام وحججه.

عالج الغزالي علم الأصول في المستصفى من ثلاث زواياً: أوَّلها معنى الحكم وأركانه ، وثانيها أدلَّة الأحكام ، أو ما سُمَّى بالأصول ، وثالثها كيفيَّة استثار الأحكام وحكم المستثمر والحلاف في الاجتهاد والمجتهد. والسعى للتعرّف على القواعد العامّة

٣٧. الغزالي، أبو حامد، المنخول من تعليقات الأصول، ص ٢٨، من مقلَّمة المحقَّق. ٣٨. ذكر محقّق المرجع السابق شيئاً من هذا، ص ٣٦\_ ٤٥.

التي توسّل بها الغزالي في استنباط الأحكام، من دون الحوض في المسائل الفرعيّة والأمثلة التطبيقيّة. والغرض رؤية هذا العمل من جانب العلاقة المنطقيّة وأبعادها وآثارها.

ومن هم قالحكم يعنى خطاب الشرع المتعلق بأهال المكتفين. وهو ما سُميً الكتاب العامة المتصوصة والمرتبطة بفعل الأمر أو النهي. إذ يقول الغزالي: والحرام هو المقول فيه اتركوه ولا تفعلوه، والواجب هو المقول فيه افعلوه ولا تتركوه. والمباح هو المقول فيه إن شتم قافعلوه وإن شتم فاتركوه. فإن لم يوجد هذا الخطاب من الشارع فلا حكمه ا". وتقيّد المسألة في الأحكام المنصوصة شرعاً وفي علاقات والمندوب، والمحتلوه، والمباح، والمخلوه، "أ. بحيث نجد المندوب والمكروه يقبارت مفهوم الأكثر والأقل. ومن ثم يرتبط بالتخير، والمكروه بنهي عنه، لكن يقع اختياراً أما المباح فيهو التوسط لكته يرتبط بالتخير، والمكروه بنهي عنه، لكن يقع اختياراً أما المباح فيهو التوسط بين حائي الواجب والحرام، الذي يحمل بطياته الإمكان، بمعنى يمكن أن يكون هذا ويكن أن لا يكون. وقد بدأت الأصول والاجتهادات الفقية، معمدة على تصنيفين الأصولية وما رافقها من آثار عقلية منطقية أدّت جميعها إلى توسيع أصناف الأحكام. الأعروما الغيمة ما المحكل والضروري إلى قرامنا بعضهم بالموجمةات المقلية عند أرسطو، مثل الواجب والممكن والضروري والمعتمل الغر. الم

ويتبين من شروح الغزالي وجود ثلاث جهات في الأحكام: الواجب والماح والحزام أمّا المنادب والمكروه فها يتنابة الجهة المضافقة ". وينتج من شكل هذه الأحكام ثلاث علانات منطقية أيضاً: أولما علانة الإنبات والنتي، التي تستخرج من قولنا: القتل حرام، وتعود لجهة التحريم، وعدم الفتل واجب وترجّح لجهة

٣٩. الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ٣٥ - ٣٦.

٤٠. المصدر نفسه، ص ٤٢.
 ٤١. ناخوري، عادل، الرسالة الرمزيّة في أصول الفقه، ط ١، بيروت، دار الطليعة، ١٩٧٨.

اع. فاخوري، عادن، ارضاله اروريه ي الصوف المداد الله المداد الم

الغزالي، المستصفى، جـ١، ص ٤٨ - ٥٢.

الوجوب. ثانيها علاقة التلازم المنبغة بن الأمر بالفعل والنهي عن ضدة. وثالثها علاقة إلعلبة ، التي نوجزها هنا: بأنّ وجوب الشيء يوجب لازمه ، كما أنّ لازم اللازم لازم أ. وكان أن شكلت هذه العلاقات وأغاط القضايا السابقة نسقاً منطقيًا متكاملاً عند النزالي ، ارتبط بالمعطبات الدينية ، لأنّه يستند على الحكم الشرعيّ. قالعلاقة مقيّدة بالمعطبات من جانب ، ومتوافقة مع الشكل الصوريّ عامة من جانب آخر. إذ تعتمد في نهايتها على الأمر والنهي أو التخيير بينها. وملحّص القول: إنّ الحراقات يرتبط جميعه بالبعد الصوريّ. فالإثبات واللزم والنهي. ثم يُشيد عليها نمطاً من العلاقات يرتبط جميعه بالبعد الصوريّ. فالإثبات واللزم والسبية علاقات تربط التكليفات الشرعيّة ، والوجوب نصّي شرعيّ ، وليس تخيرًا عقلًا، كما تقول المعزلة أ<sup>13</sup> لأنّ الحسن ما حسن في الشرع وليس ما حسن في العقل. وما على الأصوليّ إلّا ربط هذه الأحكام وهو الربط الاسميّ: مثل الخمر حرام ، الزنا يوجب الرجم الخم.

وقد سُمَّي هذا النسق المنطقيّ المعايير حديثاً ، ولا سبّها إنّ قضاياه إنشائيّة نسببًا ، لا تقبل الصدق والكذب ، لكنّها تقبل فكرة العقاب والثواب . ولعلّ هذا النسق كنه معبار العلم وعك النظر. فهو يهدف إلى وضع علاقة نسبّة صوريّة نقط ، لأنّ الأحكام جاهزة مهيّأة ومحكوم عليا بالصحة أر الفساد. ولا خرابة أن ينطق الغزلي ، لاحقًا ، نحو ونض الاستحسان، وخصوصاً أنّ نسقه المعباريّ يحدّد عمليّات الاشتقاق الاجهاديّة في المسائل المعباريّة ، ضمن أسس عقليّة . أنّا الاستحسان، فاعتبره بتجاوز النسق الصارم ، ويكلف العباد ما لا يطبقون. ويكن القول إنّ علم المغنى قائم في الأصول ، لأنّه اعتمد على مضمون الكتاب والسنة والاجماع بكليّاتها أو مدلولات كليّاباً . أمّا علم المبني والشكل فيستند على اللقي العربيّة في القرآن الكريم ، وما يلحقها من تفسير، وعلى النسق المعباريّ الذي استخرجناه من أعان الغزالي ، والذي المبني عن المبني .

٤٣. المصدر نفسه، ص ٤٦، وص ٥٢ ـ ٥٣، وص ٦٠.

<sup>£</sup>٤. المصدر نفسه، ص ٤٠ ــ ٥٣.

فاخوري، الرسالة الرمزيّة، ص ٦٤.

ثم إنَّ الأحكام انطلقت من الحاكم ، وهو الله تعالى الفادر على العقاب والنواب وحداً . والمحكوم عليه هو المكلف الارسان العاقل ، أمَّا الحكوم قيه فهو الفعل الحرّ الحتار ، الذي يشبّد بإرادة الله التي لا تكلّف إنساناً ما لا طاقة له به أ . وهكذا يرتبط المنطق الأصولي بالنظريّة الحقوقيّة والفلسفة الكلاميّة ، فهو تلبية لحاجات اجتهاديّة جمعيّة معيّنة ، تقيّد بها وتفاعل معها. أمّا أدلّة الأحكام عند النؤالي فهي الأصول الأربعة ، وهو كيفيّة الأصوليّين فها . لكنّه يتميّز منهم في الأصل الرابع وهو دليل العقل ، الذي شرحه وطعّمه بالنظر العقليّ، حتى غدا في ذلك متميّزاً عن الشافعي نفسه ، كما سنطالج في الموضوع الثالث.

والأصل الأوّل من أصول الأدلّة هو كتاب الله. والغزالي في حقيقة موقفه وتسلسله المتطفيّ بعتبر كليّات الكتاب المسلّلت الأساسيّة، والتي تتفرّع عنها المسائل الصغرى والاستباطيّة جميعاً. إذ يقول: وإنّ أصل الأحكام واحد وهو قول الله تعالى، إذ قول الرسول صلى الله تعالى عليه وسلّم ليس بحكم ولا ملزم، بل هو عجر الله تعالى، إنه حكم بكذا وكذا. فالحكم لله تعالى وحده والإجاع يدل على السنّة، والسنّة على حكم الله تعالى، أ. وكلام الكتاب مفاهم قائمة في ذات الله، تعالى هو صفة قديمة من صفاته أنا. وانطلاقاً من هذا اللهميّة، أو دالكلام الفائم بذات الله المنهوميّ الرسلاميّ أساس يرتكز على حلول الحكم في اللوع منطقيًا. وهذا الجانب في تؤخذ مستفرقة به. فالله، إذا إلى العالم لأنه المطلق المثال الذي يقال على الله الأشياء فالكلام القرآنيّ يعمثل في حقيقة المعاني الكليّة للأحكام، التي تُحمل وتطلق على المؤجدات. والمثال الدي يقال على المؤجدات. والحارة العرب المشتملة على المؤجدات. والحارة الحارة الحارة الحارة الحادة العرب المشتملة على المؤخذ الحادة "

٢٤. الغزالي، المستصفى، جـ١، ص ٥٣.

٤٧. المصدر نفسه، ص٥٥ ـ ٥٦.

المهدر نفسه، ص ١٤.

<sup>. 14</sup> المصدر نفسه، ص 14.

٠٥٠ الصدر نفسه، ص ٦٧.

ثمّ إنَّ الغزالي فسرَّ معنى النسخ في الأحكام، مبيّناً أنَّ الناسخ الرئيس هو الله تعالى الذي يرفع الحكم النابت عن طريق الآية الناسخة للأخرى أو عن طريق المجاز. مثل: صوم رمضان ناسخ لصوم عاشوراءاً".

والأصل الثاني، سنة رسول الله، التي تلحق بالمسلمة الأولى وهي المقدّمات القرآئة. فالغزالي يعتبر أقوال رسول الله: ٣ حجّة لدلالة المعجزة على صدقه ولأمر الله تعالى إبّانا بالبّيامه ، ولأنّه لا ينطق عن الهوى، إن هو إلّا وحي يُوحي ٢٠٠٤. كما يفصّل مصدر السنة حاصراً إيّاها بالتواتر وأخبار الآحاد على عادة الأصوليّين. ويتناول كلّ مصدر باللمراسة والتعمّن، جاعلاً للتواتر مراتب متعدّدة. فللقطع في صحة الحديث شروط، لعل أبلغها بقيناً ما ارتدّ من الأحاديث المتواترة إلى عهد الرسول. ويليها الآحاد وبعضها فريب من الظنون، كما يقطع في صحتها ويقينيتها السمع وليس العقار؟ ٢٠

أمّا الأصل الثالث فالإجاع ، الذي اعتمده الغزالي متابعاً الشافعي . واشترط في عقده إجاع أمّة محمدًد على ذلك " ، وقصد ضمناً العلماء . وكان مالك استاذ الشافعي ، يقرّ بإجاع أهل المدينة فقط" . لكنّ نمو المملكة وأتساعها ، وتعتبر المساطات الاجتاعية ورسّما من أفقي الشافعي ، الذي عمّم الإجاع على الأمّة بأسرها . وسبق أن ذكرنا أنّ الأعال الاصواية والمنهجيّة كانت تلبية للواع اجتاعيّة ، ولمل هذا ينظم التباين بين مواقف كلّ إمام في المسألة الواحدة . وربّم الذي النفع الغزالي تحت وطأة النبي من دون العوام والفقهاء " . ولم يشمل كلّ الفقهاء والصحابة إنّا ميّر منم أهل النظر ، أصحاب الأصول والاحداث من عمل النظر ، والمناط المجلوب الأمول والاحداث بين المسائل النظر ، أصحاب الأصول والاحداث من من أمال النظر ، أصحاب الأصول والاحداث من عن المسائل النظر ، الأسائل السرة المناط المناسبة ، على معض المشائل المناط الناسية ، على معض المشائل . والأسائل السرة أهلا لطلب

٥١. المصدر نفسه، ص ٧٨.

٥٢. المصدر نفسه، ص ٨٣.

٥٣. المصدر نفسه، ص٩٣.

٥٤. المصدر نفسه، ص ١٢١ ـ ١٢٢.

ه. أبو زهرة ، كتاب مالك ، ص٣٠٣ ـ ٣٠٣.

١١٥ . الغزالي ، المستصفى ، جـ ١ ، ص ١١٥ – ١٢٠ .

الصواب إذ ليس له آلة... وقد وردت أخبار كثيرة بإنجاب المراجعة للعلماء وتحريم فتوى العامة بالجمهل والهرى... والصحيح أنّ الأصوليّ العارف بمدارك الأسكام وكيفيّة تلقيّها من المفهوم والمنظوم وصيفة الأمر والنهي والعموم، وكيفيّة شهيم النصوص والتحليل، أولّى بالاعتداد بقوله من الفقيه الحافظ للفروع، بل ذو الآلة مَنْ هو متمكّن من درك الأحكام... "". ولهذا فإن إعطاء المتزلة الأولى لأصحاب الرأي الذين بملكون المنبح في مسألة الإجماع هو ضرب من الاعتداد بالنظر المعباريّ والنسق المنطقيّ. وهو منابعة لموقف الشافعي، بشكل أوضح وأكثر دقة.

وأخيراً الأصل الرابع دليل العقل والاستصحاب. ويأتي هذا الدّليل في حال غياب النص اللازم للمسألة المعالجة، فهو يرتبط إذاً يتفيد أيضاً. ويتمثل القييد معلوم بدليل العقل ورود النص أو تثبت ما لم يرد، مثال ذلك: وإنتفاء الأحكام معلوم بدليل العقل قبل ورود السمع، ونحن على استصحاب ذلك إلى أن يرد السمع، فإذا ورد نبيّ وأوجب خمس صلوات فتبقى الصلاة السادسة غير واجبة، المعموم، نقي المنافذة المسادسة غير واجبة، منها: أن الدليل الطقلي يأخذ بالمعموم حتى يرد تخصيص. ثمّ استصحاب علمة والوجوب عند تكرار الأرساب، ويستند الوجه الأخير من الاستصحاب على النظرة الذي يرتكز على تكرار اللزعابية، التي ترتكز على تكرار اللزعابية، التي يرتكز على تكرار اللزعابية، التي برائد على النظرة المادلين الايكانية، والقراد على النظرة الذي تكلفنا عليه، أولاً، يعود إلى انتفاء الدليل. وبهذا نرى ارتباط المعادلين بالإثبات والذي واقتران كلّ منها باللالة في إطار النصر، ويرفض الغزالي الاستصر، ويرفض الغزاليا

وكان الغزالي قد تناول الاستحسان والاستصلاح، ومسائل أخرى في معرض حديثه عن دليل العقل، ووقف منها موقفاً نمائلاً لما خطه الشافعي من اتجاه عامّ مع بعض الخيّر. فالغزالي يرفض أن يأخذ بالاستحسان على نمط الإمام الشافعي، لأنّه

٥٧. الصدر نفسه، ص ١١٥ ـ ١١٦.
 ٨٥. الغزال، الستصفى، جـ ١، ص ١٢٧.

۰۸. العزاني، الستصفى، جـ۱، ص٠ ۰۹. المصدر نفسه، ص ۱۲۸ ــ ۱۲۹.

اعتبر الاستحسان مبدئيًّا ، من دون النظر في أدلّة الشرع ، وهو حكم بالهوى الجَرّد ' . وكان يخشى من الانزلاق ، وعدم تقييد الاجتباد بالنص أو بالحمل عليه عن طريق القياس ، كيا كان يرغب في تحصيل أدلّة تمّ فيها اللاجاع من غير استناد على الهوى الشخصى ضبطاً للأحكام في المسألة الواحدة .

ولم يرفض الغزالي الاستصلاح كليًّا، بل قبل بيعض أقسامه ورفض الأخرى. الشخر بلطالح التي شهد الشرع ، في نصّ معين، باعتبارها ولا بيطلانها، فلم الشرع ليطلانها، فكه تقيد بالنص، وردَّ التي شهد الشرع ، في نصّ معين، باعتبارها ولا بيطلانها، فله من ذلك موقف خلاصته: أنه قبل بالمصالح الموسلة إذا تقيّلت بالصفات الثلاث: أن تكون ضرورية ،أي لا يمكن الاستغناء عنها، وأن تكون نقلية ،أي غير مظنونة، هو نوع من الاستدلال المفلي الذي يستند على عدة أدلة، وليس على دلو واحد مثل بعتبد القياس. فالادفاق لا حصر لها، متوافرة في الكتاب والسنة والإجماع وقرائل الأحوال الذي المستفاح عنه ضرورات ، لا يكن الاستغناء عنها في قبام الجنع ، وهي الحافظة على الدين والنص ضرورات الابكن الاستفناء عنها بعض ضرورات الابتكار الاستغناء عنها في قبام الجنع ، وهي الحافظة على الدين والنص والمفل والنسل والمال. وحري من غير الضرورة والحاجة، لكنها تقع موقع النحسين والترين والتيسير، لوعاية أحسن المنامح في الفادات وللعاملات ". ووبَعَلَّ التحدين والترين والتيسير، لوعاية أحسن المنامح في الفادات وللعاملات ". ووبَعَلَّ اللعادات والتحسينات في نوع من التأييد بشهادة الأصل ".

## الموضوع الثالث :

إستجاز الغزالي الجانب العقليّ في الأصول وأقرّ به ، وصار يُقلّب القباس بشكل أساسى وبُغالبه ويُساجله ويُناضل في هتك ستره ، ويُكابد في تطويع قالبه حتى انتظم

٦٠. الصدر نفسه، ص ١٣٨.

٦١. المصدر نفسه، ص ١٤١ ـ ١٤٣.

٦٢. الصدر نفسه، ص ١٤٤.

٦٣. الصدر نفسه، ص ١٤٠.

٦٤. المصدر نفسه، ص ١٤٠.

له ما حاول وائستى له ما آمل. فكان القياس الأصولي بعده السلجستى، كما أجاز الإنما بعض الاجتهادات التي تحدّد الروح العام للشريعة، مثل الاستصلاح، وكان له رأي فيها، سبق أن مرزنا عليها ". أمّا القياس فيتمتّع بالشرح والتحديد والأهميّة المدينة. ويرى الغزالي الجانب العقليّ منطوياً في لبّ دعوة الله وفي باطن آياته. لذلك لم يكن علم الأصول إلّا لإظهار الأحكام وربطها بالظواهر المستجدة. المسومة والعقلية، ونصبها أسباباً لأحكامه: فدولمًا عسر على الحلق معرفة خطاب المستومة والعقلية، ونصبها أسباباً لأحكامه: فدولمًا عسر على الحلق معرفة خطاب الله تعالى في كل حال ل لاسبًا بعد انقطاع الوحي للجهر الله سبحانه خطابه لحلقه بأمور عسومة نصبها أسباباً لأحكامه، وجملها موجبة ومقتضية للأحكام؛ على مثال اقتصاء العلمة المسبة معلوها» ونهني بالأسباب ههنا أنها هي التي أضاف الأحكام إليها كقوله تعالى: فمَنْ شهد منكم الشهر فليصمه... "".

إنا الفرق بين سلوك الطريق العلقي والطريق النقلي، يقع في وصف هذه الأسباب بالصحة والبطلان. لذا كان التمييز بين الأصولي المتكلم الذي يسير بهدي العلق المستند على النقل، وبين الفقه الذي يتبع حرقة النص وظاهره. وقالصحح عند المتكلم عبارة عما أجزأ وأسقط القضاء أو لم يجب. وعند الفقهاء عبارة عما أجزأ وأسقط القضاء ..... مثلاً – من قطع صلاته بإنقاذ غريق، فصلاته الأصول ومنارك. وهو المرشد والأداة والبيان في استدلال الأصولين، وقد عرفه الأصول ومنارك. وهو المرشد والأداة والبيان في استدلال الأصولين، وقد عرفه الإمام: وبأنه حمل معلوم على معلوم في إثبات حكم لها أو نفيه عنها بأمر جامع البينها من إثبات حكم أو صفة أو نفيها عنها. ثم أن كان الجامع موجباً للاجتاع على الحكم كان قياساً صحيحاً وإلا كان فاسداً ... ولا بدّ في كلّ قياس من ضرع وأصل وعلة وحكم، وليس من شرط الفرع والأصل كونها موجدين بل ربّها يستدلّ بالنق

٦٥. المصدر نفسم، ص ١٤١ ــ ١٤٤.

٦٦. المصدر نفسه، ص ٥٩ \_ ٦٠.

٦٧. المصدر نفسه، ص ٦٠ \_ ٦١.

على النفي ... ١٨٨. فالقياس يُجمع على أصل وفرع وجامع بينهها ، ثمّ حكم . ويُحدُّد بإيجاد مقدّمتين يربط بينهما الجآمع المسمّى الأوسط بالسلجستي. ومن ثمّ تحصل النتيجة أو الغرض المتوخّى في الأصول. ولقد اصطبغت الفقرة السابقة بمجموعة مصطلحات استخدمتها. مثل، الحمل والإثبات والنفي والصفة والجامع، حتى صارت قريبة الشروح من القياس العقليّ. وغدت معانيها صنيعة السلجستي، أو على الأقلُّ مماثلة لما وردُّ في أثناء عرض الغزَّالي للسلجستيُّ ، كما وأنَّ الإثبات أو النغي لهما إيحاء الحمل الأصوليّ وإثبات الحكم أو نزعه. وكانّ تصريح الإمام بإمكانيّة غَياب الأصل أو علَّته ــ أيُّ غياب أحد أطراف القياس ــ بمثابة الحاَّل المحصوصة التي تتمتُّع بها مباحث الأصول. وتدور حولها عمليّات الاستدلال وتحصيل العلَّة أو الحكم المرتبط بالأصل في أثناء غياب دليل الأصل. إذ اتَّبع المسلمون طرقاًمتشعَّبة ومتعدَّدةً للوقوف على عناصر الاستدلال الأصوليِّ. ويُعتبر الغزالي من ألمعهم وأشدهم تحديداً وتوضيحاً لكيفيّة الحصول عليها ، واستكمال القياس الصحيح المنبني على مجموعة من الأسس العقليَّة. وقد لعب حصر مجاري الاجتهاد في العلل دوراً بارزاً في شروح الإمام. فـ العلَّة في الشرعيَّات مناط الحكم ، أي ما أضاف الشرع الحكم إليه وناطه به ونصبه علامة عليه «١١.

أمَّا الاستناد إلى الأصل فنال حظًّا وفيراً في أبحاث القياس، وهو أيضاً النصَّ القويم الذي لا يرقى إليه الشكّ لا يقيناً ولا شكلاً ، لأنّ معاني الأشياء وحقائقها قائمة في القُرآن الكريم. أمَّا شكلها فيتجلَّى في ردِّ الحكم إلى رابطة ما منطقيًّا ، أي تعليق النصِّ بالسبب النصَّيُّ ، تصريحاً أو اجتهاداً وتنقيحاً. ويقتضي التعليق أيضاً فهم الحكم النصّيّ بألفاظه عموماً وتخصيصاً واستثناءً. لهذا يستلزم تحليلنا التعرّض لبعض أشكال الاجتهاد البياني المتصل بروابط الألفاظ والأحكام، أي القضايا، وبطبيعة خلفيَّتها المنطقيَّة شمولاً واستغراقاً ، لأنَّنا إذا شرَّحنا القياس الأصوليُّ تجده يتألُّف من حدود وقضايا. تتمثّل الحدود في الألفاظ النصّية ، وتتمثّل القضّايا أو الأحكام في أشكال الرابطة المنطقيَّة التي ورد فيها النصِّ. أي الحكم الشرطيُّ والاستثناثيُّ ، العامّ

٦٨. الغزالي، الستصفى، جـ ٢، ص ٥٤. . ٦٩ المصدر نفسه، ص ٥٤.

الشامل أو الحكم المخصوص الخ... إذاً ستتركّز عنايتنا على مسائل الروابط والعلاقات الصوريّة في مجانيّ الألفاظ والاستدلالات، نستوحي من خلالها طبيعة التمكير وفاعليّه في تطويع المنطق إسلاميّاً.

ويشهد الغزالي أنّ أساس انطلاقة المجتهد وسعيه في اقتباس الأحكام واستنباطها من مداركها ثلاثة: إنّا لفظ وإمّا فعل وإمّا سكوت وتقرير " . والذي يعنينا هو اللفظ ، لأنّ الكتاب والسنّة والإجاع والعقل تستند عليه . علماً أنّ لا خيار للمباد ولا تدخّل في تأسيس الأصول وتأصيلها . إنّا بجال الاضطراب هو اللفظ ، الذي لا بدّ أن يفهم صيغة ونظماً وفحوى ومفهوماً ومعنى ومعقولاً . ولعل العنصر المهمّ في هذه الدراسات تركيز الإمام ، في مجال الصيغة ، على علاقات الألفاظ وعلى الحاصّ العارمة والعام والعام والعام والعام والعقد لسنا في مضهارها لحروجها عن موسوعنا. أمّا العقول فسنبحثه لأنه في لبّ القياس العقليّ الأصوليّ.

وتجدر الإشارة إلى بروز نزعة الإمام الشكليّة الاسميّة في تفسيره للصيغة، فهو
يعتبر البحث في معاني الألفاظ غير وارد مطلقاً، ويستجل إثبات القياس على
الاسماء. ومردّ ذلك إلى أنّ المعاني قائمة وضمها الله في عقول البشر وأودعها أسرار
كتابه. وأنّ الاسماء وُضِمَتُ لكلّ معنى عسوس: ولأنّ العرب إن عُرفتنا يتوقيفها أنّ
فلا يكون لفتهم، بل يكون وضماً من جهيّنا... فكيّها كان قالهم الحمر ثابت للنبية
بتفسير الألفاظ وتحديد الاسماء ودلالتها على معانها، يدون إتاحة القرصة لوضع معان
بتفيدة حتى لا يتحارض ذلك مع القرآن الكريم ومع طبيعة اللغة لذلك قلنا في بداية
جديدة حتى لا يكون وما المعاني واستخراج الحالات المستبدئة، وربطها بهدن
فيه، إنّ اللتراع في كيفية فهم المعاني واستخراج الحالات المستبدئة، وربطها بهنا
لماني الأصيلة، فالكديف مفقود. وانطلاقاً من هذا وجب معونة بحموعة بأداواط اللفظيّة والدلالات وهي: الأمر والهي، والعام والخاص، والاستئناء

٧٠. الغزالي، المستصفى، جـ ١، ص ١٤٥.

٧١. المصدر نفسه، ص ١٤٦.

والإطلاق والشرط. وتتطلّم هنا هذه العلاقات والدلالات بالشريعة. علاوة على إشراكها العامّ بالموقف المنطقيّ مجملاً. ويتمثّل تميّزها الشرعيّ بتزويدنا بالمعطيات الإسلاميّة والأصوليّة وخلفيّاتها.

ولقد أشتوع الغزالي الأمر والنبي من المنظار البيائي في شروحه الأصولية. ثمّ حاولنا تحديد المسألة، بعد التمتى فيا، على أنها دلالة وعلاقة صورية مضمرة. وممنا قاله الغزالي، أنّ الأمر: وقسم من أقسام الكلام، إذ بيّنا أنّ الكلام ينقسم الى أمر ونهي وخير واستخبار، فلأمر أحد أقسامه وحدّ الأمر أنه القول المقتضى طاعة المأمور بغط المأمور به. والنبي هو القول المقتضى ترك الفمل الآ. فالأمر يرتبط في الوجوب والندب، مثلاً شرحنا سابقاً. والغزالي يركز على ضرورة القيلة بطبيعة الأمر وحدود معاتبه، وبهتره بشكله، أي في القضية التي وروت، جاعلاً فيها في نطاق في الأمر وليس النهي عن ضدة ". في القضية التي رورت، جاعلاً فيها في نطاق في الأمر وليس سقيما أنّ الإنسان جائر، إنّ الإنسان عادل. إذ الإنسان عادل. إذ المنتند على شروح ابن سينا وأوسطو، إضافة إلى الموقف الأصوليّ. ويمكن القول إنّ المنظل، الذي جعله رابطة لغوية شكليّة. إذ أعلن: «إنّ ما يتملّن منه بحقيقة الورجوب والتحريم وبضادهما ويوافقها فقد ميزناه عنا يتملّن بمقتضى الصيغة... ه الله أن المغالف وتحد محق في الجوانب البيائية الشكليّة التي ميرها الغزالي، وذكر أدواتها في المؤانها.

وكما الأمر والنهي كذلك العام والخاص، فها من الأبحاث الأساسيّة في الأمر والنهي كذلك العاسيّة في الأصول. ولاسبّها إنّها يشكلان دوراً بارزاً في تحديد النص والحكم الفقهيّ. ووالعامّ عبارة عن اللفظ الواحد الدال من جهة واحدة على شيين فصاعداً مثل الرجال والمشركين...." \* فالعام إذاً ، تبعاً لتحديدنا السابق ومثال ورد عند الإمام هنا ، هو الشامل للأفراد والأعداد ، ينطلق من الماصدق والنظرة الشعوليّة ، ويتّخذ السمة

٧٢. المصدر نفسه، ص ١٩٢.

٧٣. اللصدر نفسه، جـ ٢، ص ٣.

٧٤. المصدر نفسه، ص ١١.

٧٥. المصدر نفسه، ص ١٢.

الاسميّة طابعاً. وهو لم يختلف في الأصول عنه في المنطق، إذ العام لفظ كلّي وليس معنى عسوساً في الأعيان، لأنّ المعاني العربيّة بمجملها هي المفردات المشخصة وتجريدها وجمعها كلّياً يكون عبر اللفظ واللغة. وقد صرّح بذلك العزالي، بحيث حضري تفسير له وهو الآتي:

و... فقولنا الرجل له وجود في الأعيان وفي الأذمان وفي اللسان، أمّا وجوده في الأعيان فلا عموم له فيه، إذ ليس في الوجود رجل مطلق، بل إمّا زيد وإمّا عمور. وليس يشعلها شيء واحد هو الرجولية، وأمّا وجوده في اللسان فلفظ الرجل لله وضع للدلالة، ونسبته في الدلالة إلى زيد وعمرو واحدة. يسمّى عامًا باعتبار تشبط الدلالة إلى المدلولات الكثيرة. وأمّا ما في الأذهان من معني الرجل فيسمى كمّاً أي من حيث إنّ المقل يأخذ من مشاهدة زيد حضوة الإسان وحقيقة الربال وحقيقة الربال وحقيقة الربال وحقيقة الربال وحقيقة المؤدد. ولما يكون التجريد الكثير عصوراً بالألفظ الأساسية حاصرة العام في اللفظ المحرد، وليس تجريدا كليًّ عصوراً بالألفاظ المحددة تبعاً لمافي المفردات المفتود عدمًا خلال كانت معانيا عددة سافاً.

وملحقس القول: إنَّ الحصوصية العربيّة إضافة إلى كونها ماصدتيّ البعد، فإنَّها مقبدة الدلالات الشكايّة في ألفاظ اللغة، وخصوصاً في المجال الأصوليّ. إذ الرجل يوجد في الذهن ويدل على أفراد عدّة، لكن لفظالرجل عدّد لغوياً أيضاً. ولم يأتر كشفاً أو اشتقاقاً جديداً. ومن ثمَّ ترتبط عمليّة العموم بطبعة اللغة وصيغها. ونها: ألفاظ الجموع معرفة كانت أو نكرة، وومن » وهما» إذا وردا للشرط، وما النافية. وكذلك الاسم المفرد إذا دخل عليه الألف واللام، و«كلّ» و «جميع » وهذه الدراسات من اختصاصات علوم اللغة، عدا رابطة الشرط.

ولقد اختلف علماء الأصول في ألفاظ المعوم وتباينوا في الرأي ، إلاّ أنَّ الامام جمعهم على ثلاثة مذاهب : أرباب الخصوص ، وأرباب العموم ، وأرباب الوقف. فقال أرباب الحصوص إنَّه يؤخذ في ألفاظ العموم بأقلّ ما تدلّ عليه. أمّا أرباب

٧٦. الصدر نفسه، ص ١٢.

٧٧. الصدر نفسه، ص ١٣.

العموم فنظروا إلى أنَّ العامِّ يحمل على العموم والشمول حتى يقوم الدليل على غيره . وعبّر الغزالي عن العامّ بقولهِ إنّه وضع في اللغة للاستغراق؛ وقصده بالاستغراق الشمول طبعاً. لكنَّ الواقفيَّة توسُّطوا الطرفين وارتأوا أنَّ ألفاظ العموم لم توضع ، لا لخصوص ولا لعموم ، إنَّا يجب التوقُّف عندها وتحديدها بحكم ضرورة صدق

. ومن ثمَّ انتقد الغزالي آراء أرباب الخصوص والوقف وانتصر لأرباب العموم قائلاً : وإعلم أنَّ هذا النظر لا يختصَّ بلغة العرب، بل هو جارٍ في جميع اللغات لأنُّ صيغ العموم محتاج إليها في جميع اللغات». وأبان الأمر جليًّا نقيًّا في مثاله: ﴿ إِنَّ السبِّد إذا قال لعبده من دخل اليوم داري فأعطه درهما أو رغيفاً فأعطى كلِّ داخل، لم يكن للسيِّد أن يعترض عليه فإن عاتبه في إعطائه واحداً من الداخلين مثلاً، وقال لِمَ أُعطيتَ هذا من جملتهم وهو قصير وإنَّا أردت الطوال... فللعبد أن يقول ما أُمرُّتني بإعطاء الطوال. ؛. بلُ بإعطاء مَنْ دخل وهذا داخل. فالعقلاء إذا سمعوا هذا الكلام في اللغات كلَّها ، رأوا اعتراض السيَّد ساقطاً وعدر العبد متوجباً... ولو أعطى الجميع إلَّا واحداً فعاتبه السبِّد وقال: لِمَ لم تعطه؟ فقال لأنَّ هذا طويل أو أبيض، وكان لفظك عامًا ، فقلت لعلَّك أردت القصار أو السود استوجب التأديب بهذا الكلام ،٧٩ . وسبب التأديب أنَّ العبد عطَّل مفهوم التفويض العامَّ الذي يسمح بالعطاء لكلِّ داخل في الشمول من الأفراد. وكان تبنِّي العامّ نتيجة عاملين: أوَّلُمَّا العامل العقليّ الذي ينطلق في الإستدلال من الكلّيّ. لقد اقترب الغزالي في رؤيته الأضوليَّة منَّ المنظار العقليِّ المفهوميِّ أحياناً ، ودبحَّه بالشرعيِّ. إذ لا يمكنه إلَّا أن يُقوِّم النصُّ ويطلقه على الفرع، إستناداً إلى اللفظ العامُّ الشامل، حتى يكون الإطلاق كلَّيّاً وحلولاً إلْهِيّاً سليماً. وثاني العاملين أنّ الصحابة تمسكوا بالعموم أولاً، ثمّ ذكروا أنّ ما من عموم إلّا وقد تطرّق إليه التخصيص ^. وذلك إن لم يود في الكتاب ورد في السنَّة ، وهي لتفسير القواعد العامَّة ومعالجة الجزئيَّات الحاصَّة. واختلف العلماء في التخصيص وذهبوا مذاهب شتّي، لكنّهم اتّفقوا أنّ

٧٨. الصدر نقسه، ص ١٣.

٧٩. المصدر نفسه، ص ١٧.

٨٠. المصدر نفسه، ص ١٩.

التخصيص هو إخراج العامّ عمّا وضع له من عموم إلى الحصوص بدليل. إذ لا يكتم إخراج بعض آحاد العامّ حتى لا يتغيّر التشريع. فالتخصيص في تبيان ما يمنع دخول بعض الآحاد في العموم أساساً. وتعملتي المسألة هنا بتحديد اللفظ وشموليّة حمله، ممنّه يتبح دخول مجموعة العلاقات من استثناء وشرط وأمر ونهي على العامّ المنصوص.

ويفسّر لنا ذلك تماسك منهج الغزالي، وأدوار هذه الأدوات في مجال اللفظ والحكم. إلَّا أنَّنا هنا قبل تناول هذه الدُّلالات والعلاقات ودورها في تحديد العامَّ، لا بدّ أن نلمّ بأدلَّة الغزالي في التخصيص وتميّزه بها من غيره في الشرح والحصر. ونرى أنَّ تقييده التخصيص في جملة أدلة ، يشكّل استمراراً لنهجه العقليّ الحاصر لعمليّات الاجتهاد والتفسير. ثم إنَّه عدَّد عشرة أدلَّة على التخصيص، ترتَّد في أساسها إلى مستندَىُ العقل والنقلُ. أمَّا أدلَّة العقل فهي : دليل الحسَّ ، ودليل العقل ، والمفهوم بالفحوى ، وعادة المخاطبين وخروج العامّ على سبب خاصّ. وأدلَّة النقل هي : دليل الإجاع والنصّ الحاصّ ، الذي تخصّص اللفظ العامّ ، وفعل رسول الله ومذهب الصحابي ^^. وكلّ ما غاير هذه الحالات والأدلّة يمنع التخصيص ويحصر اللفظ بالعموميَّة والشمول. وقد وضع الغزالي مجموعة من الأمثلة بيَّن فيها التخصيص، وسنوجز المبهم منها بما يلي : مثلَه في دليل الحسّ ، قوله تعالى : وتدمّر كلّ شيء بأمر ربِّها ﴾. إذ خرج منه السماء والأرض وكلِّ الأمور المحسوسة. ومثله في دليل العقل، ما يبيّن لنا أنّ اللفظ مخصّص بالعقل مثلما هو مخصّص بالمفهوم بالفحوى. ويفهم عقليّاً من قوله تعالى: ﴿ وَلا تَقُلُ لِمَا أَفَ. فَيَمْتُنَّعُ صَرِبِ الآبِ وَمِحَافَاتُهُ ۗ. وَرَغْبَةُ الغزالي الجامحة تتمثّل بالإلتجاء إلى المجال المنطقيّ، مجال دلالة اللفظ على التخصيص، وليس معناه المتداول الظاهر. وولسنا نريد اللفظ بعينه بل لدلالته، فكلِّ دليل سمعيُّ قاطع فهو كالنصّ ... ٨٢ه. كما وأنَّه لا يستحسن الدليلين الأخيرين في التخصيص، مفضّلاً العموم ولسنا في مجال هذه التفصيلات. أمّا في أدلَّة النصّ فالإجاع، إذا خصّص، يكون قاطعاً، لأنَّ الأمَّة لا تقضى بتخصيص أو نسخ

٨١. المصدر نفسه، ص ٢٧ \_ ٢٩.

٨٢. المصدر نفسه، ص ٢٨.

نصّ ، إلّا بعد دليل لا يتطرّق إليه الاحتمال. وفي النصّ الخاصّ قطع للعموم. ومثال الغزالي: وفيها سقت السماء العشر بعمَّ ما دون النصاب، وقد خصَّصه قوله عليه السلام الا زكاة فيما دون خمسة ... ١٩٥٠ بينما لم يؤيد كثيراً دليل مذهب الصحابي إِلَّا عند منْ يراه حجّة. وقبل أن ننفلت من التخصيص نقول: إنَّ التخصيص عند الغزالي والأصوليّن كافّة هو التصرّف والاجتهاد في ما تناوله اللفظ ظاهراً، أي تحديد دلالة العموم وتقدير الشمول استناداً على أدلَّة أو غيرها ، مثلًا هي الحال في المذاهب الأخرى. أمَّا التقييد ودخول الأدوات والنسخ فهي إضافات جديدة تدخل على اللفظ والحكم، لذا لا بدّ من التمييز بين الوضعين جيّداً.

ولقد حدَّثنا الغزالي عن الفرق بين اللفظ المطلق والمقيَّد. والمطلق قريب من اللفظ العامّ، لأنّه يدلّ على فرد شائع أو لفظ شامل. مثل رجل طائر. أمّا المقيَّد فهو اللفظ المرتبط بصفة أو اسم يقيّده. مثل رجل أبيض أو رشيد. واعتبر الإمام المطلق محمولاً على المقيّد: فـ ١١ أتّحد الموجب والموجب ، كما لو قال لا نكاح إلا بوليّ وشهود. وقال لا نكاح إلَّا بوليَّ وشاهدَيُّ عدل ، فيحمل المطلق على المقيَّد. فلو قال في كفَّارة القتل، فتحرير رقبة. ثمَّ قال فيها مرَّة أخرى، فتحرير رقبة مؤمنة ، 14. وتتَّصل عمليَّة الإطلاق والتقييد باتُّحادُ الحكم، أي ارتباط اللفظين بواقعة واحدة بحبث يشكُّلان مجتمعين قضية وحكماً. ولا يتمّ تقييد إن اختلف اللفظان في الحكم، مثلًا يرى الغزالي. وهنا نلاحظ أنَّ هذه الدُّلالات اللَّفظيَّة الشَّرعيَّة تعبَّر عن الحمل والإطلاق، بمعنى إطلاق العامّ الشامل. وقد كان للإطلاق أثر كبير في مصطلحات الغزالي، استعمله في غير موضع عندما سخّر المنطق للمعاني الإسلاميّة. وتعتري أبحاث الغزالي في التقييد والإطلاق صعاب، يذلُّلها بجملة توضيحات. أشهرها: ضرورة ارتباط التقييد بالإطلاق في دالَّة واحدة هي الحكم، كما يجب أن يراعي طرفاها تتابع الألفاظ واتَّفاقها، من حيث المعنى. فلا نضَّع لفظين مختلفين كالقتل والظهار^^. ومرَّة أخرى تطفو على سطح شروح الإمام مخالطةً المعنى للمبنى. إذ تصعب دراسة الصيغ والبيان والعلاقات الشَّكَليَّة مَنفصلة عن المعنى. ثم إنَّ الأدوات أدَّت دوراً في اجتهادات

٨٣. المصدر نفسه، ص ٢٨.

٨٤. الصدر نفسه، ص ٤٠.

٥٨. الصدر تفسه، ص ٤٠.

التخصيص، ولاسيًا إنَّ دخولها على ألفاظ العامَّ والحاصّ مختلف فيه. إذ اعتبرها بغضهم تفيد التخصيص، بينا رفض الآخرون ذلك وقالوا إنَّها تفيد التمبيد. أمَّا الغزالي فوقف منها موقفاً واضحاً بميزاً، فيه أَزْ العقل بارز وجهد الجدّ وافر. إذ عزل العامّ وفرزة، كما وشمح التخصيص في اقتصاره على بعض الأفراد.

ويخلص الإمام إلى: أن أداة الشرط تدخل على اللفظ، ولا يلزم الشروط المشروط أن يوجد عند وجوده. بينا تلزم العلة المعادل عند وجودها. والشرط يلزم من عدمه عدم المشروط ٨٠. كلّ ذلك تلميحات للعلاقة الشكليّة وبعدّي الإضافة والاتصال المتجلّيان في حكم المشرط، بينا بجتمع اللزوم والإضافة في العلاقة العليّة. وتبلور الإضافة خلال علاقة الشرط بالمشروط، وفي أثناء إخراجها من العموم بعض الأفواد.

٨٦. المصدر نفسه، ص ٣٦. ٨٧. المصدر نفسه، ص ٣٦.

٨٨. المصدر نفسه، ص ٣٧.

٨٩. المصدر نفسه، ص ٣٩.

أمَّا الاتَّصال فيظهر في معادلة النفي، التي تنفي الشرط فينتني المشروط. لا بدَّ من تعقيب أخير على مسألَّة اللفظُ العاَّمِّ والخاصُّ، مُفاده : مسألة التعارض بين عمومين، وكيف استند الغزالي فيها على بعض الحجج. بحيث رجّع الأخذ بالعامّ، وأثّار شبهاً كثيرة وتيّارات متعارضة . وأوَّلَ ترجيحه على العقل إذ قالَ : ﴿ إعلم أنَّ المُهمَّ الأوَّل معرفة محلِّ التعارض ، فنقول كلِّ ما دلَّ العقل فيه على أحد الجانبين ، ۚ فليس للتعارض فيه مجال، إذ الأدلَّة العقليَّة يستحيل نسخها وتكاذبها...... ٩٠٠. وبلغ ترجيحه العقل حدّ غلبته الدليل السمعيّ النصّيّ ، الذي قد لا يكون متواتراً أو قدّ يكون مؤوّلاً، وليس متعارضاً في حقيقته مع اللفظ الآخر.

نكتني بهذا القدر من بحث الألفاظ الأصوليّة وبعض صور الصيغ والبيان التي ذكرها الغزالي بعد أن سلّطنا الضوء على جزء من جوانبها المتعلّقة بالنظرة العقليّة. واستخرجنا منها بعض الإبعاد والدلالات المنطقيّة، فشاهدنا التأثّر والتأثير بين الإسلاميّات والمنطق ونرجو بهذا أن نكون وطأنا للانتقال إلى معالجة الحكم والقياس الفقهيّ. ولاسيّما إنّ دراسة الألفاظ والبيان تعمل على توضيح المقلّمةُ الكبرى من القياس الفقهيّ ، أو المقدّمة المنصوصة وما سُمِّي الأصل. ولا يمكن عزل الدليل العقلي في الأصول عن الدليل التفسيري البياني. فالبيان يُعنى بالألفاظ والأسماء وتفسيرها. ولهذا لم يكن الغزالي في تحديد الحدّ بالمنطق مقتصراً على التحديد الماهويّ ،بل جمعه مع التحديد اللفظيّ. فهو ينطلق دائماً من المعطيات الإسلاميّة واللغويّة. وقد أفادت النظرة إلى الماهيّات والكلّيّات الأصول، إذ دفعت الإمام إلى تصنيف الألفاظ ضمن الجنس الكلَّى"، فتبنَّى العموم الشامل وركَّز عليه وخلط البعد المنطقيّ بالبعد اللغويّ عن قصد أو غير قصد.

ومن ثمَّ يعتبر الأصل أحد أركان القياس الأصوليِّ، وله ثمانية شروط، بحسب ما وضع الغزالي. وتعالِج معظمها ثبات النصّ شرعيّاً وأن يكون عامّاً لا يتغيّر ولا يُجتهد فيه. ويجب أن يكون واضحاً شكليّاً وقاطعاً في المعنى. والشروط الثمانية نوجزها كما يلي :

الأوّل، أن يكون حكم الأصل ثابتاً.

٩٠. الصدر نفسه، ص ٣٣.

الثاني، ثبات الأصل عن طريق النصّ الشرعيّ والنقل.

` الثالث، إذا كان الأصلَ علَّة يُستنبطَ منها نَيجُّب أن تكون منصوصاً عليها، شرعيًا.

الرابع ،"أن لا يكون الأصل فرعاً لأصل آخر.

الحآمس، أن يكون دليل إثبات علّه الأصل محسوراً بالأصل ومخصوصاً به. السادس، ليس من الضروري قيام دليل على جواز القياس من الأصل. السابع، لا يجوز أن ينغير الأصل نتيجة دخول العلّة وتخصيصها الحكم النصّيّ.

الثامن، النص الخارج عن القياس لا يُقاس عليه ".
ويلاحظ في هذه الشروط، التي توجي بعمق البعد الإسلاميّ، أنَّ الأصل هو
المقدّة المطلقة أو الحمل الأكبر الذي لا يقبل فغيراً بحدوده ومعانيه. ويُلحظ جيّداً
استبعاد الغزالي لايّ نظر عقليّ في شروط الأحذ بالأصل، على عكس الأركان الباقية
من فرع وعلّة ونتائج. والأصل له صفة العموم بالرغم من وروده بعض الأحيان
مخصّصاً، إلّا أنه سرى في كلّ زمان ومكان.

ويُشكَّل الفرع، الركن الثاني من أركان القياس، وله خمسة شروط عند الغزالي، تدور معظمها حول الارتباط بالأصل، بحيث يكون الارتباط مقتصراً على العلّة وعلى النفريغ عن النصّ. ممّا يشير إلى التقيّد بجدود النصّ ودوران المعاني ضمن إطار العام المنصوص. وهذه الشروط ملخصها ما يلى:

الأوَّل : أن تكون علَّة الأصل موجودة في الفرع.

الثاني، أن لا يتقدّم الفرع في الثبوت على الأصل.

الثالث ، أن لا يفارق حكّم الفرع حكم الأصل في جنسيّة ولا في زيادة ولا نقصان.

الرابع ، أن يكون الحكم في الفرع ممًا ثبتت جملته بالنصّ ، وإن لم يثبت تفصيله .

الخامس، أن لا يكون الفرع منصوصاً عليه ٢٠.

٩١. المصدر نفسه، ص ٨٧ ــ ٨٩.

٩٢. المصدر نفسه، ص ٩٠.

وإنَّ ما يلفت الانتباء، علاوة على مسألة الإرتباط بالنصَّ، إيراد الإمام في الشرط الثالث اشتراك الفرع في جنس الأصل وهذا منظار ماصدقيَّ، يحافظ على عموميّة الأصل وشمية الأصل وشمية الأصل وشمية الأصل وشمية أخرى. ومن ثمّ لا يجوز أن يخالف الفرع أصله وبيابته. ويقترب هذا الموضوع من مسألة وحدة الحدود في الثقابل والمكس واشتراكها في الماهية والقوّة والقمة الخمل والمقبل الأصل والفعل الثان يبن حكم الأصل وحكم الأصل المفرع، في نطاق المغنى الشامل والمعرم الذي يضمّ أفراداً وحالات.

أمّا الركن الثالث فهو الحكم. وقد أطلق هذا التعبير لتمبيز الآيات القرآئية التي 
تعلّن بالأحكام، أي الحقوق والواجبات، من الآيات القرآئية التي 
تعلّن بالأحكام، أي الحقوق والواجبات، من الآيات القرآئية وألمكم بأنّه: وخطاب 
السقائلة بأضال المكلفين، ". و يمكن تلخيص رأيه في الحكم بما بلي: هو الذي 
لا يكون فيه تكليف بالمستحيل أو فيه شك وحرج. والحكم يجب أن يكون معلوماً، 
وأن تكون الأدلة منصوبة و يمكن استخدام العقل فيها، و يجري القياس عليها. لكنّ 
ذلك لا يعني أنّها تحصل بالقياس، بل الحكم ثابت، وواضح، ويبّن، ومتميز. 
ويدهب الإمام إلى أنّ ما لا دليل عليه لا يصح التكليف به. وتجدر الإشارة إلى تعلن 
مبحث الحكم في أصول الغزالي بالمكلف به. لذلك يضع مجموعة من الشروط الأهلية 
مبحث الحكم في أصول الغزالي بالمكلف به. لذلك يضع مجموعة من الشروط الأهلية 
ملذه الشروط ".

وأخيراً الركن الرابع من أركان القياس هو العلّة. والعلّة هي كلّ ما التخذ سبياً للحكم في الأصل. ويتشبّ بحث العلّة في المستصفى ويطول. ومردّ ذلك أنَّ العلّة تعتبر محور القياس، ومن خلالها يبرز النظر العلقيّ والاجتهاد لاستنباط الرأمي في الحالات المستجدّة للخلق. ولقد قسّم الغزالي العلّة إلى ثلاثة أنواع:

أوِّلها، العلل الثابتة بأدلة نقليَة من كتاب وسنَّة.

٩٣. الغزالي، الستصفى، جـ ١، ص ٦، وص ٣٥.

٩٤. المصدر نفسه، ص ٥٤ ــ ٥٥.

ه٩. الصدر تقسه، جـ ٢، ص ٧٤ ــ ٨٠.

ثانيها، العلل الثابتة بالإجماع.

' ثالثها ، العلل الثابتة بالاستنباط.

وتشعّب هذه، فتشغل بال الأصولين والمجندين، ويجعلها الغزام عللاً صحيحة وعللاً فاسدة. وقد نؤهنا من قبل بأهمية العلّه وكيف جعلها الغزالي تلعب دور الحدّ الأوسطاً". وأبرزها علناً تشييداً للقياس الصحيح المستند على العناصر الظاهرة الجليّة. فدعم بذلك القياس الأصوليّ وسخر السلجسيّ له. ثمّ نظر إلى أهميّة أبحاث العلّة ودورها العقليّ والقياسيّ، ولما تمثّله من خلفيّات كنّا ذكرنا شيئاً منها من قبل. وسنعمد إلى تفصيل ما لم يردخيره، كما جاء عند الإمام، بلورة لدور العلّة وأثرها على الحلفيّة ، وتعمقاً في تشمّلتها وحدود الاجتهاد فيها. وجميع هما يمدّنا بالمزيد من المعطيات الإسلاميّة والأطر اللغويّة التي انطلق النسق من أوضيّها.

ولمسألة الاحتال في الأحكام دور مؤثّر وباعث على النفتيش عن الملة: ووشارات الاحتال في كلّ قياس، إذ لا حاجة إلى الدليل إلّا في علّى الاحتال. ٧٠. وتنقسم الأدلة بمواضع الاحتال إلى طنيّة وقطعيّة. وفيها تتحدّد مواطن العلّة الظاهرة والحفيّة والموجودة والمعدومة، وهي سنة ٣٠.

الأوَّل ، أن لا يكون الأصل معلولاً عند الله .

الثاني، إن كان مملّلًا عند الله فلعلّه لم يصب علّته بل علّل بعلّة أخرى. الثالث، إن أصاب في أصل التعليل وفي عين العلّة لكنّه قصّر على وصفين أو

טעש.

وتجدر الإشارة إلى أنَّ ذكر الأوصاف كلّها هو نوع من الإضافة على العلّة لتوسيع أثرها. وهو علاوة على مبدأ الاضافة المنطقيّة، فإنّه نوع من الرؤية الماصدقيّة التي تربط حالات معيّنة متعدّدة متشرة الأفراد بتعليل معيّن.

الرابع، أن يجمع إلى العلَّة وصفاً غير مناط ومرتبط بالحكم.

الخامس، أن يصيب في أصل العلَّة، لكن يخطئ في وجودها بالفرع.

٩٦. فقرة العلَّة في الفصل الثاني من هذا الباب.

٩٧. المصدر نفسه، ص ٧١.

٩٨. المصدر نفسه، ص ٧١ ـ ٧٢.

وهذا الموطئ مهمّ لأنّه يحافظ على العلَّة الجامعة في الأصل والفرع. أي ينادي بُوحدة الجدّ الأوسط نفسها في المقدّمتين بالسلجسني. وهو نوع من النظر العقليّ والتطعم المنطقيّ الواضح، وخصوصاً أنَّ الإمام جعل العلَّة بمثابة الأوسط في رؤيته المنطقية.

السادس، أن يستدل بتصحيح العلّة على ما ليس بدليل.

ثمَّ يحصر الغزالي الدَّليل والعلَّة في السمع والنصُّ وبعض من عمل العقل، ويعبَّر عن موقفه من نصيّة العلة فيقول: «إنّ هذه الأدلّة لا تكون إلّا سمعيّة، بل لا مجال للنظر العقليّ في هذه المثارات ... أمّا أصل تعليل الحكم وإثبات عين العلَّة ووصفها فلا يمكن إلَّا بالأدلَّة السمعيَّة لأنَّ العلَّة الشرعيَّة علامة وأمارة لا توجب الحكم بذاتها ، إنَّا معنى كونها علَّة نصَّب الشرع إيَّاها علامة ... ، ٩٩ . لكنَّه لم يقصر نظره على النقل والتوقيف، إنَّا تعدَّاه وأدرج في جانب النصَّ العموم والفحوى ومفهوم القول وقرائن الأحوال وشواهد الأصول. وهذا التوسيع في النظرة لإثبات العلَّة وطرقها المتعدّدة يؤدّي إلى إلحاق المسكوت بالمنطوق، أي إلحاق الحكم بعلَّة خفيَّة. ويتفرّع هذا الإلحاق إلى مظنون ومقطوع. وهكذا ترتبط مسألة إيجاد العلَّة وإبرازها في القياس بالمعنى الشرعيّ، ولا يمكن الفصل بينهها. وسبق أن ذكرنا أنَّ العلاقة الصوريَّة مرتبطة بالمعانيُّ الدينيَّة ومسخَّرة لها. ويمثَّل الغزالي على المقطوع في إلحاقه : قوله تعالى، ولا تقل لها أف. وفيه يكون المسكوت عنه أولى بالحكم من المظنون به. ` ' . ومثال آخر : «أيّما رجل أفلس أو مات فصاحب المتاع أحقّ بمتاعه ، فالمرأة في معناه ... ١٠١٥. وفيه يكون المسكوت عنه مثل المنطوق به ولّا يكون أولى منه ولا هو دونه. أمَّا المظنون فهو الذي محتمل أن يوجد فارق أو مدخل آخر، من غير الذي ألحقناه فيه.

ويطرح الغزالي الطريقة القياسيّة لتحقيق اليقين في عملية الإلحاق، إذ بقول بوضوح : «أن لا يتعرّض إلّا للفارق وسقوط أثره ، فيقول لا فارق إلّا كذا وهذه مقدّمة ،

٩٩. المصدر نفسه، ص ٧٢.

١٠٠. المصدر نفسه، ص ٧٢.

١٠١. الصدر نفسه، ص ٧٣.

ثم يقول ولا مدخل لهذا الفارق في التأثير، وهذه مقدَّمة أخرى. فيلزم منه نتيجة وهو أنَّه لا فرق في الحكم، وهذا إنَّا يحسن إذا ظهر التقارب بين الفرع والأصل كقرب الأمة من العبد... ١٠٠٨. ويعتبر هذا القول واضحاً ونموذجاً يُحتذي في كيفيّة التفتش عن العلَّة المُفْقُودة ، وعزل الإضافة الملحقة ، التي نضعها في مقدَّمتين قياسيَّتين تبياناً لانعدام تأثيرها. وكلّ ذلك جهد عقليّ وتأثّر منطقيّ. ويتضح الأمر أكثر فأكثر في العمليّة الثانية المسمّاة التعرّض للجامع ، ومؤدّاها : «أن يتعرّض للجامع ويقصد نحوه ولا يلتفت إلى الفوارق وإن كثرت، ويظهر تأثير الجامع في الحكم فيقول العلَّة في الأصل كذا وهي موجودة في الفرع فيجب الإجتاع في الحكم، وهذا هو الذي يُسمّى قِياساً ١٠٣٥. وإن كانت الطريقة الأولى في إسقاط الفارق ليست قياسيّة محضاً فإنّ الطريقة الثانية تدخل في لبّ القياس وتركيبه . إلّا أنّ الطريقة الأولى اعتمدت المنهجيّة المنطقيّة في التسلسل. ولقد كان غرض الغزالي من كلّ هذا اكتال عناصر القياس في المقدّمتين وصولاً للاستدلال السليم المرتكز على العقل والمطعّم بالتركيب السلجستيّ. فهو لا يلبث أن يقول : «القياس يحتاج إلى إثبات مقدّمتين: إحداهما مثلاً أنّ علَّه تحريم الخمر الإسكار. والثانية أنَّ الإسكار موجود في النبيذ. أمَّا الثانية فيجوز أن تثبتُ بالحسّ ودليل العقل والعرف، وبدليل الشرع وسائر أنواع الأدلَّة، أمَّا الأولى فلا تثبت إلَّا بالأدلَّة الشرعيَّة من الكتاب والسنَّة ...، ١٠٠ . ويمدَّنا في جملة نقاط وصف العلَّة ودورها وكيفيَّة وضعها في القياس ومصادر المقدَّمتين، فنوجزها بما يلي :

إنّ الطريقة التركيبيّة في الاجتهاد القياسيّ تعتمد العقل وتتأثّر بالمنطق.

إنّ العلّة الجامعة المشتركة تقوم بعمليّة الربط المطلوبة.

ل بيوضّح الغزالي أبعاد الربط ، لكنّ وصفه لمصدر المقدّمة الأولى النصيّ يعطي مدلول الحكم المتزّل المطلق الحلولي. بينا المقدّمة الثانية غير معيّنة البعد، علماً بأنّ المفردات المستخدمة واللفظ العامّ، أو الحاصّ، يبقى محدوداً في إطار البعد الماصدقيّ لغزيًّا، فربّها اجتمع البعدان في شرح العلّة ودورها في القياس الأصوليّ. على

١٠٢. المصدر نفسه، ص ٧٤.

١٠٣. المصدر نفسه، ص ٧٤.

١٠٤. الميمبدر نفسه، ص ٧٤.

أنَّ بعد المفهوم لم يخرج عن إطار الحلول الألبهيِّ وإطلاق المعنى النصيِّ المنزَّل. ` وعودة إلى شروح الإمام لكيفيَّة إثبات العلّة نصًّا وإجاعاً واستنباطاً ، تضعنا أمام بضعة أدلَّة نقليَّة تثبت وجودها: ﴿ وَذَلَكَ إِنَّا يَسْتَفَادُ مِنْ صَرِيحِ النَّطَقِ أَوْ مِنَ الإيماء أو من التنبيه على الأسباب، وهي ثلاثة أضرب...، ١٠٠٠. أمَّا الصريح منها فواضح في وروده، حين يقال لكذا أو لعلَّه كذا أو لأجل كذا. وأمَّا التنبيه والإيماء على العلَّة، فيتمثّل في قول الرسول لمّا سُثل عن الهرّة إنَّها من الطوّافين عليكم أو الطّوّافات. «وإنَّ لم يقل لأنَّها أو لأجل أنَّها من الطوَّافين لكن أوماً إلى التعليل.......... وأخيراً التنبيه عَلَى الأسباب، ويتمّ: ٥ بترتيب الأحكام عليها بصيغة الجزاء والشرط وبالفاء التي هي للتعقيب .. مَنْ أحيا أرضاً ميتة فهي له ...١٠٧٠ . تمّ ذكر بعض هذه الشَّروحُ في فقرةُ العُلَة ١٠٨. وما التكرار هنا إلَّا لأبراز أثر اللغة العربيَّة في إثبات العلَّة. ويتجلَّى الأثر في الضربين الثاني والثالث، ففيهما تظهر مسألة الإيماء، وهي ربط المعنى المضمر في اللغة. ومسألة التسبيب التي تتوضّح من خلال الفاء والشرط والحزاء. وكلُّها أدوات لغويَّة لها معان وصور وبيان محدَّد. لذلك قلنا: إنَّ الرابطة الصوريّة في تحقّقها ودورها ومصدرها لا تنفصل عن المعنى الإسلاميّ، وعن الصيغة اللغويَّة. وتثبت العلَّة أيضاً بالإجاع، وسبق التعرُّض لذلك. كما تثبت بالاستنباط في طريقتَيُّ السبر والتقسيم، وتتأكَّد بإبداء مناسبتها للحكم ٢٠٠٠.

ونضيف ههنا بعضاً من الزيادة على المناسب. فالمناسب ينفسم إلى مؤثّر وملائم وغريب. والمؤثّر قريب من ظهور العلّة في الحكم. أمّا «الملائم فعبارة عمّا لم يظهر تأثير عينه في عين ذلك الحكم ... لكن ظهر تأثير جنسه في جنس ذلك الحكم ... ١١٠. والجنس هنا يستند على النظرة الكميَّة العدديَّة ، وبالتالي على البعد الماصدقيُّ. ويتجلَّى هذا في أمثلة الغزالي وشروحه ، ومنها «إنّ قليل النبيذ وإن لم يُسكر حرام قياساً على

١٠٥. الصدر نفسه، ص ٧٤.

١٠١. الصدر نقسه، ص ٧٥.

١٠٧. المصدر نفسه، ص ٧٥.

١٠٨. الفصل الثاني من هذا الباب. ١٠٩. الفصار الثاني من هذا الباب.

<sup>11.</sup> المصدر نفسه، ص٧٧.

قليل الخمر، وتعليلنا قليل الخمر بأنَّ ذلك منه يدعو إلى كثيره، فهذا مناسب لم يظهر تأثير عنه ، لكن ظهر تأثير جنسه ... ١١١٠ . فالكمارٌ والبعض أو القليل والعامّ في هذه الشروح يؤكَّدان النظرة الماصدقيَّة التي تطغي على مجمل الخلفيَّات المنطقيَّة. وربِّها أخذ الجنس أيضاً من الجانب اللغويّ مثلما شرحنا اسم العلم واسم الجنس في فصل المفهوم والماصدق سابقاً ١١٢. لكنّ هذا الجانب يبارك أيضاً النظرة الماصدقيّة و يسم عسراها. أمَّا الغريب وهو يقع في غير الحالتين السابقتين فمثاله : «قولنا إنَّ الحمر إنَّها حرَّمت لكونها مسكرة ، فني معناها كلّ مسكر...،١٦٣ ، وهو يتربُّب على طرق استنباط اَلعلَّةُ هذه وإثباتها دوراً يقينيًّا. فلأقسام المناسب درجات متفاوتة في الصدق واليقين. فالمؤثّر مقبول باتفاق القائلين بالقياس، ولاسيّما إنّ الصحابة أقرّوا أقيستهم المستندة على علَّة معلومة بالنصُّ والإجاع. أمَّا المناسب والغريب فيخضعان للظنُّ ويدخلان في . شكوك بعض المجتهدين <sup>١١٤</sup>. وتشير أمثلة الغزالي وشروحه الواسعة إلى أخذه ببعض من المناسب والغريب. فهو، إذاً، يقترب من مسألة قبول بعض الاستصلاح والعلل المرسلة مع التحفُّظ ، وقد ذَّكُرنا ذلك وقلنا إنَّه تخطَّى فيه إمامه الشافعي ١٦٠٠. وربُّها لخُصت لنا فقرته التالية كيفيّة التدرّج اليقينيّ في هذه المسألة ممّا يدفعنا إلى شيء من الاستنتاج لموقفه : الملاءمة وشهادة الأصل المعيّن أربعة أقسام : ملائم يشهد له أصل معيّن يقبل قطعاً عند القائسين. ومناسب لا يلائم ولا يشهد له أصل معيّن فلا يُقبل عند القائسين، فإنَّه استحسان ووضع للشرع بالرأي، ومثاله حرمان القاتل لو لم يرد فيه نصّ لمعارضته بنقيض قصده ، فهذا وضعّ للشرع بالرأي ومناسب يشهد له أصل معيّن، لكن لا يلائم فهو في محلّ الاجتهادّ، وملائم لا يشهد له أصل معيّن وهو الاستدلال المرسل وهو أيضاً في محلِّ الاجتهاد...،١٠٦ . وبهذا تكون درجات اليقين والظنّ متراتبة متسلسلة. أشدّها يقيناً ما كان يستند على الأصل وأكثرها ظنًّا ما لم

١١١. المصدر نفسه، ص٧٧.

الفصل الأول من هذا الباب.
 المصلو نفسه، ص ٧٧.

١١٤. المصدر نفسه، ص ٧٧.

<sup>110.</sup> الفصل الثاني وبداية هذا الفصل من هذا الباب.

١١٦. المصدر نفسه، ص ٨٠.

يشهد له أصل. وكنان غير ملائم كالاستحسان. ويقع بين الاثنين كلّ ما له أصل ولكنّه غير ملائم، إذ يقبل الإمام ببعضه، كما يستسيغ بعض الذي ليس له أصل لكنّه ملائم. ومريّة ذلك أخذه بنوع من الاستصلاح.

وهذه ألشروح تجعلنا نصنف الغزالي ضمن المجتهدين الذين تقيدوا بالنص ومزجوه بالعقل، فكان النظر العقليّ والتسليم الإيمانيّ طرفي مادّة الأقيسة الأصوليّة. وهذا التوفيق والمزج قَنَعَ بضوابطُ العقل بعيداً عن نزعات الهوى الفرديّ. كما بتي ضمن المنهج العامّ الذي اختطّه الغزالي لنفسه في منطقه ، وهو تسخير العقل للدين مثلما وسم القياس والعلاقات المنطقيّة بالطابع الإسلاميّ . وهذه الوحدة المنهجيّة تعطينا دليلاً حيًّا على التماسك المتين في منطق الغزالي ووحدة الغرض الإجرائيّ في الشكل والمادّة. ولقد عمد الغزالي إلى تناول الدروب الفاسدة في إثبات علَّة الأصل وأدرجها ضمن ثلاثة مسالك ١١٧٠ . فاقترب بذلك من طريقته في إثبات عناصر الحلل بالقياس العقليّ. أمّا المسالك فهي : الأوّل أنّ صحّة علَّة الأصل خلوِّها من علَّة تناقضها. ويُسمّى هذا بإثبات الحالة استناداً إلى نني نقيضها. بينها المطلوب قيام اللَّذليل على ثباتها وصحتها. الثاني الاستدلال على صحَّتها باطَّرادها وجريانها، وهذا فاسدُّ لأنَّه يفتقد إلى دليل على إثبات صحَّتها أيضاً، لأنَّ الاطَّراد يدلُّ على الاقتران وليس على الدَّليل. وهنا تُتضح علاقتان في نسق الإمام: التعليل والإضافة، وهما أساسيّتان ثابتتان. وتضاف إلى جانبهما علاقات أخرى، ومنها الاقتران والتلازم أو اللزوم. وهي علاقات ثانويَّة في الاستدلال الأصوليِّ. بحيث تتأتَّى عمليَّة التعليل والدَّلالة أساساً ، ثم تلحقها العلاقات الأخرى، فإضافة العلة هي في أساس اليقين والصدق القياسيّ الأصوليّ. الثالث الطرد والعكس، ومعناه أن يثبت الحكم مع الصفة ويزول بزوالها، مثل الرائحة المخصوصة المقرونة بالشدّة في الحمر، فزوالها لا يسقط التحريم. ويُقترب هذا من المسلك الثاني الفاسد، لأنَّه فصل من علاقة اللزوم والاقتران، وليس من الدَّليل والتعليل. إلَّا أنَّ الغزالي على عادته لا يبخس الجوانب العقليَّة حقَّها، فهو يضيف على الطرد والعكس طريقة السبر والتقسيم التي تكلَّمنا عليها في تحقيق مناط الحكم ١١٨. فإن اجتمع الطرد والعكس مع طريقة السبر والتقسيم يمكن

١١٧. المصدر نفسه، ص ٨٠.

<sup>110.</sup> فقرة العلَّة، الفصل الثاني من هذا الباب.

أن تثبت صحّة العلّة وبجري وضعها بالقياس في بجراه السليم. وما هذا الاجتماع سوى الاستناد على العمليّة العقليّة لدعم اليقين.

وحسبنا هذا القدر من الكلام على عناصر القياس الأصوليّ ، بعد أن عرفنا كلّ ورحسبنا هذا القدر من الكلام على عناصر القياس الأصوليّ ، بعد أن عرفنا كلّ ودلاتها والمباتب المقلقي وعلائه المختلفة ، ثمّ علقنا على أبعاد بعض النظرات ودلالاتها الصوريّة . وإذا عقدنا مقارنة بسيطة بين عناصر القياس الأصوليّ وشياء المفلقيّ نعثر على تشابه في التركيب والتسلسل ووضع المقدّمات. مثل نجد أبعاداً الصدقية طافقة في الاتين مع أثر مفهوميّ . لكنّ الأصوليّ المباتبة في تركيزه على التسوي التواقية والألفاظ من جهة أخرى. ولمن البيان والمجاز والتأويل في للغة المرية ساعدت جميعاً المدرسات الفظيّة وشرح للتسوية في المباتبة على شرح كيفيّة إبجاد العلّة شرحاً إسلاميًا ، بجيث أبحذ بكل الطرق المؤدّة إلى ذلك ، ونظمها ضمن سنى عقليّ يعتمد علم قدادًا وأركن من المقال القبل الأصوليّ في المعادي ويتوحد مع أسس القباس المنطقيّ. ولم يتمثّق دليل العقل ركناً مهمنًا في العاده والمعلقاء الأصوليّة برضا معظم المجتهدين. فقد أماج هذا الركن بعض الفقهاء والعلماء ، وانتقلوا القياس انتقاداً لازعاً. حتى انبرى الغزالي يدافع عن طريقته المبتكرة في المزج وتقوية القياس ، وقد ردّ عليهم وقارع بالأدلة والحجاج .

وكان أن ظهر الحلاف الأول حول القياس والرأي عند المسلمين مبكراً بعد عهد السحونة. فلقد انقسم علماء المسلمين إلى تيارين: تيار عمل بالمدينة والحجاز وتقيّد بالنصوص، وجهد في تدوين ما ورد من أحاديث على لسان الرسول نقلاً عن الصحابة والتابعين، فسُسمًى بأهل الحديث. وتيار كان موقده العراق عُبي بالرأي وطرق الاستنباط، من قياس واستصلاح واستحسان، فسُسمًى بأهل الرأي\\\ وكان المتطرّفون من كلّ تيار قد أنكروا على التيار الآخر ما أخذ به، فوقع الصراع والجال بين الاثنين. وما لبث أن طور التممّن الفكريّ في الأصول الحجاج بين والجنال بين الاثنين. وما لبث أن طور التممّن الفكريّ في الأصول الحجاج بين الفقهاء والمتكلّمين وشمّى رجال المذاهب الدينيّة التي انتشرت وتوسّمت على مرّ الزمن،

وإثر التضخّم الاجتماعيّ والجغرافيّ في رقعة الدولة الإسلاميّة. ورافق ذلك مستجدًات وتشريعات اجتماعيّة وتشعّبات في مسائل الفروع. فظهر المتكلّمون والباطنيّة والشبعة واختلفوا في طرق الاجتهاد. وكنّا قد ذكرنا ردوّد الإمام المنطقيّة على الباطنيّة في القسطاس وكيف حوّلوا مادّة القضايا إلى تلقين يقوم به الإمام المعصوم. وها نحن في الأصول نجد الغزالي بردّ دعاوي الناكرين للقباس الأصوليّ مفنّداً حججهم بأساليب شتّى. وهو في دحض دعاواهم يعلي مقام بعض المظاهر المنطقيّة وفوائدها ، مثلًا يبرز اليقين الإسلاميّ المكتمل. وإذا قارنًّا ذلك مع أرسطو في دحض آراء السوفسطائيَّة وإنكار طرقهم ، نجدهما كليهما لم يكتفيا بجعل المنطق قالباً وحسب ، بل أعطيا مسائله دوراً إجرائيًّا عمليًّا، يخدم المسائل الاجتماعيَّة والفكريَّة الملحَّة في عصركل منها. ولقد ردّ الإمام وأثبت القياس على منكريه. ولاسيّما إنّ الشقاق في الأخذ بالرأي والقياس وقع بين الفرق الإسلاميّة شديداً. فقالت الشيعة والمعتزلة باستحالة التعبُّد بالقياس. ونادى قوم بوجوب التعبُّد به عقلاً. بينها ذهب آخرون إلى أنَّ القياس في حكم الظنِّ والجواز ١٣. كما أنكر أهل الظاهر وقوعه، وهم أهل الحديث وبعض الفقهاء من الذين تقيّدوا بظاهر النصّ وأخذوا الحكم بسطحيّته ونصبّته .

لكنّ الغزالي ارتأى أنّ القياس يقع التعبّد به شرعاً استناداً إلى ما ذهب إليه الصحابة وجمهرة العلماء والمتكلّمين. وهو لم يفتأً يردّ على الذين أبطلوه ورفضوا طريقته ، وهم ثلاثة : «المحيل له عقلاً والموجب له عقلاً والحاظر له شرعاً ١٣١ . وكان موقفه بينهم يتحلَّى بالتوسُّط بين العقل والنقل على منوال نظريَّة الكسب، وفيها التوسُّط بين حريَّة الفعل وخلقه. فالقياس لم يرد شرعاً كما لا يجوز وجوبه أو الاحتكام إليه عقلًا. إنَّها هو طريقة تفسيريَّة للشرع تعتمد العقل. وبهذا يكون مباحاً دينيًّا ، وفي الوقت نفسه غير منصوص عليه شرعيًّا ، وتتجلَّى حجَّة الغزالي في ذلك في ردوده على مبطلي القياس، وهي مستفيضة الشروح تُختصر بما يلي:

أ \_ إذا كان مؤدّى دعوى محيل القياس عقلاً أنَّ الصلاح واجب على الله، ولا

١٢٠. الغزالى، المستصفى، جـ ٢، ص ٥٦. ١٢١. المصدر نفسه، ص ٥٦.

صلاح في التعبّد بالقياس. فالإمام يرى في دعوى الأصلح تنصيص لجميع القوانين والقواعد، ممّا يؤدّي إلى حصر جميع التكاليف. ومن ثمَّ يدفع المكلّفين إلى العصيان والتخرّد. أمّا إذا فؤّض الأمر إلى الرأي، انبحث حوص المكلّفين على البّاع الاجتهاد والظنّ. فلولا الاجتهاد لما تممّل المكلّف كنّا القلب والعقل في الاستنباط ليل الحيرات الجزيلة. عملاً بقوله تعلل ديرفع الله اللهن آمنوا منكم واللين أوتوا العلم

درجات » - أفتى الغزالي بأنّ الذين اقترضوا التنبد بالقياس عقلاً تحكّموا في مقولتهم 
عَكُمًا عَضًا ، لأنَّ الذين قالوا: إنَّ تعميم الصور متوجّب على الأنبياء ، وهي كثيرة 
ولا متناهية وبجب ردَّها إلى الاجتباد ، إنّا كان قولهم هذا فاسداً لإنكارهم دور النص 
قبل الاجتباد . وفي هذه الحبجة التي يسوقها الإمام تتجلّى عبقريّة الجمع بين النقل 
والمقل في المعنى والصورة . ويظهر نقرد الإمام في إثبات القياس الأصوليّ جمعاً بين 
اللّلبل العقليّ السلجستي بتركيه ، وبين الترتيب الأصوليّ بيقينية مقلماته . ومما قاله 
يتم بمقلمتين بالقياس عقلاً : وإنّ الحكم في الأشخاص التي ليست متناهية أيا 
يتم بمقلمتين كلية ، كقولنا كل مطهوم ربويّ ، وجزيّة ، كفولنا هذا النيات مطهوم أو 
الزجهاد لا عالمة . وهو اجتهاد في تحقيق مناط الحكم وليس ذلك بقياس أمّا المقادم 
الكلّة متفوله ، كلّ مطهوم ربويّ ... - إلى أن يقول – فالاجتهاد في تحقيق مناط 
الحكم ضرورة ، أكمّ في تخريج المناط وتقبع الناط فلا ... ، " الامنتهاد في تحقيق مناط 
الحكم ضرورة ، أكمّ في تخريج المناط وتقبع الناط فلا ... ، " العرض من هذه الفقرة بجموعة اعبارات وهي : 
ستخرج من هذه الفقرة جموعة اعبارات وهي : 
ستخرج من هذه الفقرة جموعة اعبارات وهي :

 أنَّ القياس الأصوليّ يتظم بمقلّمتين، أي يتقيّد بالتركيب السلجستي.
 أنَّ الاجتباد يتعلّق بالمقلمة الجزئية وبالفروع، ويسمى إلى إثبات العلّة وربطها بالحالات الحاصة والشخصات المستجدة.

أنّ العلّة الجامعة من الواجب وجودها في الفرع والأصل، حتى يتمّ الترابط
 وإدخال الخاص في العامّ، أو إطلاق الحكم على الفرع وحلوله فيه.

١٢٢. المصدر نفسه، ٥٦.

١٢٣. الصدر نفسه، ص ٥٧ - ٥٨.

أنّ المقدّمة الكليّة مقدّمة منصوصة لا مجال للاجنهاد فيها وهي مطلقة عامة ،
 ورتباكانت مخصّصة ، لكنّها شعنة .

 العلة المنصوصة والمرتبطة بالأصل، أو التي نستنبطها ونخرجها ونقحها من المناط الحقي والمستور، لا اجتباد فيها. إنما الاجتباد في كيفية تحققها بالفرع وربطها به. لذلك لا تدرك العلل الشرعية بالعقل إنما تُستنبط به فقط.

ولهذا نستنتج من الاعتبارات الآنفة الشارحة ، أنْ مادّة اليقين جاهزة منصوصة ، أمّا طريقة الفتوى فيمكن أن تعتمد على تركيب وشكل محدّد. فالشكل والتركيب سُخّراً لتدعم الفتوى. وبهذا يكون نسق المعايير الصوري المستند على العقل أداة مسخّرة لتجديد الأحكام واستخراجها. فهو غير مرفوض شرعيًّا ولا يستند على حدود مهيّاًة دبيًّا في الوقت نفسه ، مما يتبح إدخال الفط الأرسطوي قالباً ومحكًّا ومعاراً ، وميزانًا ، فالقياس لا يجب عقليًّا وإنّا يجب شرعيًّا لكنّ قالبه عقليًّا.

— وكان الإمام قد وقف موقفاً صلباً صدّ الذين حظّوا القياس شرعاً، وساق لم حججاً دينية قاطعة تبيخ حلاله والدعوة إليه. فقال: ويستدل على ذلك إجاع الصحابة على الحكم بالرأي والاجتهاد في كلّ واقعة وقعت لهم ولم يجدوا فيها نصًا. وهذا مما تواتر أنه لا شلك فه ... فن ذلك حكم الصحابة بإمامة أبي يكر رضي الله عنه بالإجهاد مع انظماء النص. .. ومن ذلك حكم الصحابة بإمامة أبي العقد، إذ ورد في الأخبار عقد الإمامة بالنيعة ولم ينص على واحد... ولكن قاسوا تعين الإمام على تعين الأمّة لفد النّيعة ولم ينص على واحد... ولكن قاسوا تعين عمل الصحابة بالقياس وإجاع النّمة عد. ومن الأمثلة، عهد عمر إلى أبي موسى الأشعري، عون الأشباء والأمثال ثم قس الأمور برأيك"! . وجواب معاذ بن جها على سؤال الرسول، الذي ذكرة حصر النياس بالغفل وردود الغزالي على دعاوي بعللي القياس تجهه، في إماد ذكرة حصر الذياس بالغفل واعتاده عليه، وترفضها رخصوصاً أنه يخشى خشية كبرى أن تتحوّل عناصر أصوله إلى عناصر غير مناسكة ومنفلتة من النصر كما بهاب أن يقع الحكم في الهوى والميتين

<sup>172.</sup> المصدر نفسه، ص٥٨. 170. المصدر نفسه، ص٥٩.

الفردين، إذا النجأ إلى العقل الحفى. ولهذا كان القسطاس المستقم بمجمله دعوة إلى استخراج القياس من القرآن والردّ على الباطنيّة. مثلاً كانت الأصول بأبحائها، وخصوصاً استنباط العلّة وتنقيحها وتحقيقها، تتفاني في ربط العلّة بالنصوص مباشرة أو غير مباشرة. وأدّت جميعها إلى وفض الغزالي بعض أنواع الاستدلال والاستحسان كلّه. وكان أن عزا ذلك إلى عدم ربطها الغرع بالأصل، عبر العلّة ربطاً عكماً، واعتادهما دليل المصالح العامة بديلاً واهياً. كلّ هذه الأمور جعلت القياس باباً من أبواب الاجتهاد، ومتمته بتناسق مع النصوص والأصول، جاعلة للعقل مجرى فيه لا يُجرح عن نطاق الدين، وينساب ضمن إطار الكسب. وقد أدّى منطق المعايير دوره كليًّ في هذا أنجى، هنطق المعايير دوره كليًّ في هذا أنجى، هنطق المعايير دوره كليًّ في هذا أنجى،

ولقد آن لنا أن نعود لبعض المسائل التي أثارها الناكرون للقياس، وفيها تطاول على فعل الصحابة والتابعين، لأنَّهم خرجوا عن النصِّ، كما زعم هؤلاء المترمَّتون. فانبرى الإمام لهم مفنَّداً دعاواهم ، ومؤدًّاها خمسة اعتراضات سنضرب صفحاً عن ذكرها مفصَّلة منعاً للتطويل، بل سنكتني بإعطاء فكرة عن الردود التي تبرز دور القياس المساند، الذي يقع ضمن معادلة الاحتمال بين اليقين والظنّ في بعضٌ موادّه، إضافة إلى كونه سلوكاً سار عليه السلف الصالح من الأمَّة وعقد عليه الإجماع. ويردّ الغزالي على منكري القياس بعد عرض رأيهم الذي يبدأه به: وقال الجاحظ حكاية عن النظَّام، أنَّ الصحابة لو لزموا العمل بما أمروا به، ولم يتكلَّفوا ما كلَّفوا القول فيه من أعال الرأي والقياس، لم يقع بيهم النهارج والحلاف ولم يسفكوا الدّماء. لكن لمّا عدلوا عمّا كلّفوا وتخيّروا وتآمروا وتكلّفوا القول بالرأي جعلوا الحلاف طريقاً وتورَّطوا في ماكان بينهم من القتل والقتال ... ـ يردُّ الإمام ـ فساد قوله ما دلُّ على أنَّ الأمَّة لا تجتمع على الخطأ، وما دلَّ على منصب الصحابة رضوان الله عليهم من ثناء القرآن والإخبار عَليهم...،١٣٦٩. ولا يلبث أن يتابع الغزالي : «كلِّ مَنْ قاس بغير إذن فقد شرّع ، فلولا علمهم حقيقة بالإذن لكانوا ينكرون على مَنْ يسامي رسول الله صلى الله عليه وسلَّم في وضُع الشرع واختراع الأحكام، وأمَّا ما ذكروهُ في مسأثل الأصول فليس بين الصحابة خلاف في صحة القياس ولا في خبر الواحد ولا في

١٢٦. المصدر نفسه، ص ٦٠.

الإجاع. بل أجمعوا عليه وبإجاعهم تمسكنا في هذه القواعد... ١٧٧٠. ولم يكن أستشهادنا على جواز القياس شرعاً والعمل فيه إجاعاً ، إلَّا إعادة تأكيد على ما ذهبنا إليه، من انحسار دور الغزالي في تركيب القياس وتنظيمه، وإقامته على قواعد ومعايير صوريّة ، مُمّا يحقّق تسخير الأطر الصوريّة للمعاني الإسلاميّة . أمّا بعد اجتماع الأدلّة والردود ووضوح الأدوار يتبقى من مهمّتنا تزييل الفقرة بردود الغزالي الثانويّة على منكري القياس. فهو يذكر جوانب الظنّ في القياس، ويعزو سببها إلى الاحتمال والتأويل نتيجة فقدان النصوص الصريحة. إذ يقترح أن تنضمُ إليها القرائن، وهو نوع من تحقيق المناط وتعيين المصلحة. ومن حجج الغزالي أيضاً ، غياب النصّ الذي يحرّم القياس: وليس في كتاب الله تعالى بيان تحريمه ...١٢٨.

ومن ردوده استعراض شبه المعترضين المعنويّة وهي ستّة . وفيها تكرار لما أوجزناه من جهة ، وبعض الحدّة من جهة ثانية . أمّا الحديد فيكشف عن محاولة الإمام فصل القياس والأصول عن العقائد. ويتجلّى التمييز بين الحالين في ردّه على دعوى الشبعة والتعليميَّة ، وهم الذين يزعمون أنَّ الرأي يؤدِّي إلى الاختلاف في دين الله الواحد. وكيف يكون الشيء ونقيضه دينًا؟ وملخّص ردّه: أنَّ القرآن فيه أمر ونهي وإباحة ووعد ووعيد وأمثال ومواعظ . وهذه اختلافات ، فالتباين ضروريّ حتّى في القرآن ، ليسهل توسيع ألنظرة والإحاطة بالمسائل الجزئية. لكنّ الحلاف المحظور والمحرّم يستخرج من قوله تعالى: ﴿ وَلا تَفْرَقُوا وَلا تَنَازَعُوا ، فَكُلُّ ذَلكُ نَهِي عَنِ الاختلاف في التوحيد والإيمان بالنبي عليه السلام بنصرته ، وكذلك أصول جميع الديانات التي ألحق فيها واحده ١٢٩.

وإنَّنا نرى في هذا الردِّ موقفاً مهمًّا، نستطيع أن نعمَّمه ونجرُّده. ومؤدَّاه أنَّ الغزالي في حقيقة خلفيَّته وأبحاثه يتناول المعرفة من ثلاثة جوانب : أوَّلِما العقائد الإيمانيَّة التي لا تقبل حجاجاً أو جدلاً أو قياساً ، بل هي تسلم مطلق وإيمان محض. ويلحق بهذه العقائد النصوص والأحكام، ولوكانت متشعّبة متشرة تطال مسائل الحياة

١٢٧. المصدر تقسه، ص ٦١.

١٢٨. الصدر نفسه، ص ٦٤.

١٢٩. المصدر نفسه، ص ٦٦.

العامَّة . ثانيًّا المستجدَّات الجزئيَّة من أمور الحياة والمعاش اليوميّ ، وهي التي لم يرد فيها نَصْ، والتي يمكن أن نسميّها اليوم مشكلات الحياة الاجتاعيّة الجديدة والتنظيات ومتطلّبات الاختراع والعلم والتطوّر، أي الفروع التي تخضع للتغيّر. إذ يقبل الغزالي بحكم العقل فيها ، شرط أن لا يخالف هذا الحكم النصوص. وحاول من خلال ذلك وضع قواعد علم الأصول لينظّم عدم تناقض الاجتهاد في الجزئيّات والفروع مع الأحكام الملحقة بالعقائد النصيّة . وإذا لم يذهب كلّ المذهب في أحكام العقل وقبول التطوير، إلَّا أنَّه وقف موقفاً وسطاً بين النقل والعقل. فسار خطوة نحو القبول بالتطوّر وفتح آفاق الكسب الإنسانيّ. ثالثها المنطق والمنهج، وكان موقفه فيه متوافقاً ومنسجماً ومتاسكاً مع تسليمه الإيمانيّ وقبوله بالاجتهاد. وقد شرحنا ذلك عندما قلنا إنَّه حاول استخراج قواعده من القرآن والميزان، مثلًا حاول أن يثبت عدم مخالفته للشريعة ، مؤكَّداً على العمل به إجاعاً وتزكية من الرسول. وقد أطلق \_ في الوقت نفسه - العقل في تركيبه وتنظيمه، أي لم يتقيّد بالنصوص والمعاني والمفردات الإسلاميَّة فقط، بل استخدم القياس السلجستي، فتخطَّى في ذلك الجمود وقبل بالتطعم والنطوير في حدود الشكل والأداء والنسق المعياريّ. ثمّ صرّح أن ربط العلَّة بالفرع ُ ليس من الضروريّ أن يتبع طريقة ربطها بالأصل ويسير على منوالها. - ويقصد بالطريقة تحقيق المناط وإقامة المقدّمة الصغرى، أي اتّباع درب الشكل والقالب ــ. فالاجتهاد واسع وحرّ، وهذا تجديد منهجيّ أتاح إدخالَ النظر العقليّ. ومن تصريحاته في ذلك قوله: • أمَّا الحكم في الفرع وإنَّ كان تابعاً للأصل في الحكم، فلا يلزم أن يتبعه في الطريق، فإنَّ الضَّروريَّات والمحسوسات أصل للنظريَّات، ولا يلزم مساواة الفرع لها في الطريق. وإن لزمت المساواة في

وأخيراً مثلت الردود صورة عمية عن خلفيّ الإمام الإسلاميّة، وكيفيّة إنبات القباس على منكريه والأخذ بالنظر العقليّ. فكان الغرض الدينيّ عركاً فعّالاً في جعل المنظن مقدّمة العلوم كلّها. إذ هو نسق من المعايير ينظّم الاجتهاد، ويسخر القواعد للأصول والمعاني الإسلاميّة.

۱۳۰. الصدر نفسه، ص ۱۸.

وبعد أن انفلتنا من هذه الفقرة نختتم بحث الأدلَّة العقليَّة في أصول الغزالي ، بمرور شريع على قياس الشبه وبعض خواصه. وأثر النظرة المنطقيّة فيه. فقياس الشبه يتحقِّق حين نلحق الفرع بالأصل بجامع يشبه جامع الأصل. وشرط هذا الجامع ــ العلَّة ــ أن يكون غير مؤثَّر ولا مناسب ، ولا حتَّى في وضع الأطَّراد'٣٠. وكان أنَّ أعلن الغزالي سابقاً بأنَّ أشرف الجوامع العلل المؤثِّرة والمناسبة ، أما أخسُّها فالاطَّراد والمناسبة. وصرّح أيضاً أنّ قياس الشبه لا يأخذ بالمصلحة ، بلربّها اطّلع على وصف يوهم الاشتمال على تلك المصلحة. فالشبه يتميّز عن المناسب، بأنّ المناسب يناسب الحكُم ويتقاضاه، وعن الطرد، بأن الطرد لا يناسب الحكم ولا المصلحة المتوهّمة. وقد أفرد الإمام مجموعة كبيرة من الأمثلة أبرز فيها قياس الشبه ، من ذلك قوله : • أمَّا أمثلة قياس السُّبه فهي كثيرة ، ولعلُّ جلُّ أقيسة الفقهاء ترجع إليها ، إذ يعسر إظهار تأثير العلل بالنصّ والإجاع والمناسبة المصلحيّة ٢٣١ . ويتقدّمها مثاله المنقول عن أبي حنيفة ، وهو مسح الرأس الذي لا يتكرّر ، تشبيهاً له بمسح الحفّ والتيمّم ، والجامع هنا المسح. أمَّا الغزالي فيميل إلى الشافعي، \_ المخالف لآبي حنيفة \_ الذي لا يجد ضرورة بَأْن يكون الحكم في الأصل معلَّلاً بكونه مسحاً : ﴿ بَلَ لَعَلَمْ تَعْبِدُ ، وَلَا عَلَمْ لَهُ أو معلِّل بمعنى آخر مناسب لم يظهر لنا... ٣٣٣. إلى أن يقول: فالأشبه التسوية بين الأركان الأربعة للوضوء ، وهذا فيه ترجيح. كما وأنَّ طريقة الطرد والشبه مستقبحة عند الغزالي الذي لا يقتنع إلّا بتحقيق مناط الحكم وتحقيقه في الاسم والمعنى معاً ، لأنَّه أقوى وأشدَّ بباناً. فهو المؤثِّر الذي دلِّ النصُّ والإجاع عليه اللهُ.

وتتدرَّج الأقيسة في منازل عدّة عند الأصوليّين، ولاسبّيا الإمام، مثلما تدرَّجت العلَّة وتحقَّقُها سابقاً. والتدرُّج بمثابة السلَّم المتسلسل، وفيه نظرة الإمام التصنيفيَّة التي تؤدّي إلى إثبات صدق الأقيسة ويقينيّنها أو ظنّها واحتمالها. فـ وأدناها الطرد، الذِّي ينبغي أن ينكره كلِّ قائل بالقياس، وأعلاها ما في معنى الأصل الذي ينبغي أن يقرّ

۱۳۱. المصدر نفسه، ص ۸۱.

١٣٢. الصدر نفسه، ص ٨٧.

١٣٢. المصدر نفسه، ص ٨٢.

١٣٤. المصدر نفسه، ص ٨٣.

به كل مذكر للقياس، "" إلى أن يصنفها من اليقين إلى الظنّ بالتسلسل. فيقول: 
إلقياس أربعة أنواع المؤثّر، ثمّ للناسب ثمّ الشبه ثمّ الطرد، ""! وتزخر تصنيفاته 
وشروحه بالتوسّع، ومنها تغريعه أنواع العلل والأحكام على أربع حالات: النظر في 
تأثير عين الملّة في عين ذلك الحكم، أو تأثير عينها في جنس ذلك الحكم "أو تأثير 
جنسها في جنس ذلك الحكم، أو تأثير جنسها في عين ذلك الحكم"!. ويعطي 
الأمثلة الجنة على كلّ حالة، بحيث تسمى جميعها إلى تأكيد بقينية القياس في العلل 
والأحكام، التي تحكم فيها بتأثير الملة عينها بالحكم عينه، لأن الاختلاف يكون في 
الأمثلث والأفراد. فعلاً إذا ظهر لعين المحكم أنه يتقسم عين الشرب في الحير 
والأحكاب، لأن والمجنسية مرات بعضها أعمّ من بعض، وبعضها أخصّ وإلى العين 
أقب. فإن أكم أوصاف الأحكام كونه حكماً ثمّ تنقسم إلى نحر وإيجاب وندب 
أخص ممنا ظهر تأثيره في جنس الواجبات... وكذلك في جانب المعنى أنابره في العبادة 
أن يكون وصفاً تناط الأحكام بجنسه، حقى يدخل فيه الأشباه. وأحصم منه كونه 
صلحة حقى بدخار فعه المناسب دون الشب..." ""!

ويعود تقدير هذه الأمور إلى المجتهد السندل؟ الذي يجب أن يُراعي مجموعة من ويعود تقدير هذه الأمور إلى المجتهد المسندل؟ الذي يجب أن يُراعي مجموعة من الشروط تُلتَكُر بمسألة العالم والمخاص والتخصيص. والرأي هنا أن الجنس لا يتحد الجانب الماهوي؟ ، بل يركن إلى الجانب الديني استناداً على القرآن الكريم وتصنيفه الأحكام وتحيقة دخول الميتنات في اجتاس اللجادة أو غيرها. مثل الواجب أو الإباحة أو المكروه. ولعل هذه المسائلة هي التي دفعت بعضهم إلى إنكار النظر إلى الجنس، اعتباداً على شموله الماهويّ والككّي. مما حفزهم على الذعوة إلى تفسير الألفاظ، ولاستيا إنّ معاني العام والخاص محدّدة في الكتاب والسنة. لكنّ الإمام كان له نظرة تكامليّة في مسألة التحديد، ذكرناها من

۱۳۵. المصدر نفسه، ص ۸٤.

١٣٦. المصادر نفسه، ص ٨٤.

١٣٧. المصدر نفسه، ص ٨٤.

١٣٨. المصدر نفسه، ص ٨٥.

قبل ١٠٠٠. وربّها أوّرت هنا بشكل حني فنعت تعميم الجنس والنظر إليه من خلال الأحكام العامّة والمصالح غير المقيّدة، حتى لا يسقط الفصايط العقبيّ وبحلّ الاستحسان على القياس. لذا، على الوغم من الشروح اللدينيّة المحفى لمسألة المؤرّف والناسب والنسب قائلت على الغرق عن الشروح اللدينيّة الحفى المشرق المقتبيّة درجات الظنّ. والأعلى مقدّم على الأسفل والأفرب مقدّم على الأبعد في الحبيبيّة سنه ١٠٠٠. وهذا التقديم بجاله المقل المستند على الشرع. واللعقل دور آخر في الحبيبيّة سنه ١٠٠٠. وهذا التقديم باله المقل المستند على الشرع. وللعقل دور آخر في أنواع الأقيسة بنية بسفيه من مناط الحكيم، الذين يلحقون بعض أنواع الأقيسة الشبه. على ما عرف منه مناط الحكيم، الذين يلحقون بعض متعارضان في مؤسم واحد . بحث يعمد الإمام إلى ترجيح أحد المناطئ استناداً على العقل الذي يقرب الأوصاف إلى أحدهما. ولنا يعد كلمة أخيرة في النبه وهي إصرار والمقانون. ما الأمرار هنا إلا إصرار على الحدة الأوصل وعلى بنية القياس الأساسيّة النوس كان على الأساسيّة النوس كان كان المقيق بالأصول.

ولقد آن لنا هنا أن نسرع النظر في المجتبد الذي عول الغزالي عليه الآمال في إصابة الحكم وحسن استخراج مناطه. أمّا أشهر أوصافه فهي : تقيده بالشرع وإحاطته بمداركه وأحكامه ، وتمكّد من اللغة ، كي يستطيع تفسير الأحكام والألفاظ وإدراك المعافى . ثم إعاله العقل في طلب العلّة وتحقيقها وكيفيّة تغليب اليقين على الظنّ الله. وبها يكسل الشرع والعقل ، وتدخل خصوصيّة اللغة فيها ، كلّ ينجدل بالآخر وينظم بطبعه .

وأخيراً خصّصنا العاني الإسلاميّة والأصول بشروح جلياً للمنفعة واكنهالاً للإحاطة بالحلفيّات، وبياناً بمواقع سيات التراث وكشفاً عن المستور. ونحن نعي أنّ الذي يُعجي المعاني ذكرها، وبجتاح ما في خصاطا تحليلُها. كلّ ذلك طلّابة للعلم، وافتناعاً

<sup>189.</sup> الفصل الأوّل من الباب الأوّل. 180. المصدر نفسه، ص ٨٥.

١٤١. المصار نفسه، ص ١٠١ ـ ١٠٨.

بفعالية المعاني الإسلامية والمصطلحات الأصولية، بالعلوم المنطقية، وتأثيرها قيها، بعد أن وجدنا الكثير من التفويض والتشابه بين قضايا العلمين والتماق الصناعتين على الغرض. ومن ثمّ تأجير المنطق بنظامه السَلِسُ للأصول وتمويره، وتكلّف الغزالي في بيان كدّ الفّلْب في دائرة الكسب. ولا بأس من أن تكرّر ما خلصنا إليه بالاقتضاب المسكن.

ا. علم الأصول عند العلماء المسلمين، والغزالي منهم، علم يدرس دليل النصر وأركانه ليجتهد في الفرح ويحكم في الحالات المستجدة. وهو في دراسته هذه يقيد تقيداً أساسيًا بالأحكام والمعافي، ولا يستطيع أن يتجاوزها. فحداود المعارف جاهزة والأدلة ظاهرة أو مضمرة، وما على الجتهد إلا أن يُمعن النيضر في تدقيقها وجلها.

 تتجلّى لباب المسألة الاصولية في تفسير ألفاظ القرآن، والتعرّف على عموميّة ألفاظه وخصوصيّها، ومجمل اللغة تأويلاً وبياناً وبجازاً. مثلاً تتجلّى في استقصاء العلّة، أي إيجادها بالأصل لربطها بالفرع.

٣. يضطلع الاجتهاد البيانيّ بمشكلات العامّ والخاصّ والتخصيص، وكلّها دراسات تمدّنا بالأبعاد المنطقيّة. فالعامّ هو الشامل على الحاصّ، والتخصيص هو العامّ الغيرة المناقب العامّ اللغيّ الخيرة على المامّ اللغيّ دخل عليه الشرط والاستثناء وغيرها من الأدوات والعلاقات، وهذه المسائل تنطلب الاجتهاد والشرح ويدخلها النظر اللغويّ والعقليّ معاً. ويلعب المنطق دوراً مهمًّا فيها لكونه يوفّر للتصوّرات جملة علاقات وأبعاد.

٤. وينزع الاجتهاد القياسي والاستصلاحي إلى التفتيش عن العلمة وإثباتها في النص أو إثباتها في النص أو إثباتها في النص أو إثباتها في النص أو إثبات اللملة تنقيحها وفرزها. فتتعذد الطرق العقلية في سبيل ذلك، إذ يظهر تحقيق المناط وتنقيح المناط والنمير والنقسم والمناسب والملائم، وغيرها من الأدوار العقلية التي تؤذي جميعها عملاً في إيجاد العلمة وتحديدها.

 م. تهيئ عناصر الاجتهاد، السياني والعقابي، السبيل للقياس الأصولي. وقد قيده الإمام وضبطه ضمن النركية الأرسطوية. فعمل بائتجاه التشديد على تحديد الألفاظ ودلالاتها وأبعادها ثم تحديد العلة الجامعة، وتمييز الأصل عن الفرع، ليصل إلى غايته، وفيها اكتاب عناصر القياس العقلي الذي رسمه في كتبه المنطقية. ويشمخ هذا القياس قويًّا ثابتاً على نسق من المعايير المغلق. ممَّا يقضي على الشطحات الفرديّة وألحكم بالأهواء، ويني بمطلوب الإمام.

 يتوسّط القياس الأصوليّ والاجتهاد عامّة النقل والعقل. فلا يوجب القياس. عقلاً ولا يفرض، إنَّا هو مباح شَرعاً ومطلوب اجتهاداً، تكملة للأصول والنصوص. وبهذا يكون عمل العقل في حدود الكسب الإنساني ، وليس في حدود إطلاق حريّة العقل، لأنَّ إطلاق حريَّة العقل يؤدِّي إلى إيجاد العلَّة العقليَّة وليس الشرعيَّة. بينما كان الغزالي يرفض دائمًا الاجتهاد في تخريج المناط وتنقيحه ، لأنَّ هذا منصوص عليه . أمَّا تحقيق المناط في الفرع والتفتيش عنه في الأصل، وربط الأصل بالفرع، فأعمال عقليَّة مباحة . سمحت جميعها بإدخال قالب المعايير لتنتظم وتتحدّد الاستدلالات. ومثلما كان الموقف في القياس كان في الأحكام، فالحلال والحرام والأمر والنهى ارتبطت بالحسن والقبح... إذ الحلال والأمر حسن والحرام والنهى قبح، إنّا الشريعة هي التي تأمر بالفعل وتنهى عنه. وبهذا يكون الحسن ما حسن في الشرع والقبح ما قبح في الشرع. وما على الغزالي سوى إبراز هذه الأوامر والنواهي في نسق منظّم وربط المستجدَّات بها استناداً إلى الحقائق الشرعيَّة والأحكام المنصوَّصة ، منعاً لإطلاق عمل العقل وخروجه عن الكتاب والسنّة.

٧. على قدر وضوح العلَّة وصواب تحقَّقها يكون إظهار اليقين. فأكثر الأقسة يقينيَّة تلك التي تكون عَلِّتها منصوصة وظاهرة في الأصل ومرتبطة بالفرع والحالة المخصوصة. وأبعدها عن اليقين تلك الأقيسة التي تختني علَّتها أو تظن ظنًّا أو يؤخذ بها تشييهاً لعلَّة الأصل. وهكذا يرتبط الشكل بالمعنى. فتوافر أركان القياس وعناصر تركيبه ومادّته تؤدّي جميعها إلى يفينيّته.

 ٨. لخص الفصل صورة نقية عن الألفاظ والتعابير والأدوار والأدوات التي تستخدم في الأصول والعلوم الإنسانيَّة. وهي تحتَّنا على المضيُّ في الرأي الذي تبنّيناه ، وتظهر صواب البنية الواحدة في صنيع الإمام وامتزاج الأصول بالتركيبات العقليّة في باب الاجتهاد والقياس خفيًّا تارة وظاهراً طوراً.

ثمّ إنّنا سنطوي هذا الباب، بفصوله الثلاثة، على تسجيل الملاحظات التالية: ١. شكّل الباب الثاني إطلالة على أبعاد منطق الغزالي وأصوله الإسلاميّة. فكشف قناع العوامل الفاعلة في البنية الصورية، وحلَّل بعض الأبعاد من خلال المفاهم الحديثة. وقد نظر إلى مواطن الفهوم والماصدق، فتمَّ استخراج بضعة مصطلحات ومعاني. بلغت بمجموعها جملة من النواب المنطقيّة والعلاقات الشكليّة تداخلت في شروح الغزالي، ولم يعها مستقلّة بجرّدة أو بصرّح بها جهاراً.

٧. لقد أبرز تحليل خلفيّات الغزالي المنطقية مرّة أخرى، ظهور الجانب الماصدقيّ في معظم أبحاثه. وتوضّح في الكتب الإسلاميّة ذات التعمّق اللغويّ العربيّ وذات التعمّر الإسلاميّ، كيا لحظنا أثر التفكير الإسلاميّ والماني الدينيّة في خلفيّة التصور والتركيب المنطقييّن، إذ غذا البعد المفهوميّ عصوراً ضمن معنى التزيل المطلق الألميّ. بينا كانت الإنطلاقة من المعيّنات المشخصة ومفردات اللغة انطلاقة ماصدقيّة. وربّا كانت بعض المفردات مأخوذة في الاستغراق بالمعنى الدينيّ والحكم الألميّ، الذي أطلق عليها وحلّ فيها. ولم تخلّ كتب المنطق الأولى من بعض خلفيّات المفهوم، ومردٌ ذلك طبعة البنية الأوسطريّة وأفكارها.

٣. إذا كان الطابع الماصدقي طاغياً على أبحاث الإمام. فإن التجريد الكلي الشعوليّ بتي في حدود اللغة، لأن النظر إلى المفردات المبينة المسخصة الموجودة في الأعيان، وتجريدها إلى أجناس كايّة ذهنيّة، لم يتجه اتجاه العمل العقليّ المضى، بل كان عصوراً بألفاظ اللغة الجاهزة التي ميّزت بين أسماء الجنس وأسماء العلم. وكان الكليّ الشامل أو العام الجامع بحكم عليه من خلال قواعد اللغة وألفاظها تأثّراً بالأبعاد الدبنيّة.

٤. أرشدتنا العلاقات المنطقية ويستَرت طريقنا إلى بجموعة من الثوابت الصورية المفسرة التي استخرجناها ، ممنا ساعد على بلورة الحلفيّات الفقهية والأصوليّة ، وعلى فهم السيات الإسلاميّة مرمزة ومنهجاً . بحيث ميّزنا دور لوحة العلاقات الصوريّة في المعاني والبقين الإسلاميّن إجرائيًا . واكتشفنا سرّ احتباسها في معايير منطقيّة ، وليس يمونة كاملة وإبداعًا عقليًا . وبهذا بكون المعيار والحلّ والميزان ، بمضامين علاقتها الصوريّة ونسقها المعارى ، أداة لحدة المادة الإسلاميّة ومعانيا.

 مل الغزالي على تأويل المنطق وتدبيره ، فاستخدم مجموعة العلاقات السابقة الذكر لتدعيم الاقيسة الأصولية . ولاسيًا إن نتاجاته لم تخرج عن الإطار الإجرائي ، الذي شقّ طريقه خلال تسخير المنطق للمعاني العربيّة والإسلاميّة. منذ المعبار إلى أن ١كتمل في المستصفى.

٦. يمكن القول بعد تحليل كامل البنية المنطقيّة في كتب الغزالي ، إنّ عمل الإمام بقى ضمنٌ محاولة المزج والتوفيق بين الفكر اليونانيّ والتفكير الإسلاميّ والعربيّ. فتمّ استعارة الصوريّة المنطقيّة وإدخالها في أطر المادّة الإسلاميّة. وبهذا تطعّمت الأصولُ والأقيسة الفقهيَّة بالقوالب العقليَّة، وأسندت إلى ضوابط ومعايير ثابتة. ولم تخرج صوريّة المنطق في كتب الإمام عن المعاني الإسلاميّة وبعض المعاني الأرسطويّة ، لأنَّ التجريد الصوريّ البحث لم يحصل إلّا في العصر الحديث على يد المناطقة الرياضيّين. ٧. جهد الإمام في جعل علم الأصول علماً كليًّا عامًّا، وقالباً معياريًّا يصلح لكلّ معاني الفقه والمستجدّات الإسلاميّة من فروع وتشعّبات ومسائل حيويّة حياتيّة. وبالرغم من عدم استطاعته تجريد هذا العلم تماماً عن معانيه ، إلَّا أنَّ محاولته تخطَّت سابقيه ، وما كتبه نفسه في الأصول السابقة على المستصفى. ولقد شدّد الغزالي على العامّ وعارض المذاهب الأخرى ليرتكز على الكلّي ، وشدّد على نسق من العلاقات الصوريّة الأساسيّة. فكان الأمر والنهي أو الحلالُ والحرام مؤشرات براغانيّة لعمليّني الحسن والقبح. بمعنى إنَّا اكتشفنا علاقة بين خالق الشرع والمكلِّف غير العلاقات الأصوليَّة التي عملت على ربط نسقها بمسائل النوافق مع الشرع. ولهذا أصرَّ الإمام على ربط الحسن والقبح بالشرع، ليجعل من هذا النسق دوراً عمليًا يهدف إلى التوافق مع الشريعة والدين، بكونهما المرجع في البداية والنهاية.

٨. عمل الغزالي في جمال القياس العقلي على جعل نسقه معلّقاً بالعلة والتعليل. ونقصد بذلك أنّ الفعل (ف) واجب عند السبب (ب) ، فـ (ب' ، ب' ، ب ن) المتعلقة بـ (ب) يلزم عنها الفعل (ف). وقد أفرد الشروح الطوال للتعرّف على السبب وهذا ما سمّاه كيفية تحقيق العلة وتنقيحها وإثباتها. وشدّد على بعض القواعد العقلية التي يعض القواعد العقلية التي الاستدلال ، ومنعاً من الاستمحام إلى الأهواء الفردية والمصالح العامة. فوفض الاستحسان وقبل ببعض في الاستصلاح. ثمّ استعار التيب القيامي العقلي لضبط وضع العلة وربطها بالفرع. وبالرغم من وجود أصل وفرع وعلة وجهة حكم ، فإنّ الترتيب الذي اتبعه الغزالي يعد العلة أحياناً ويظهر جهة

الحكم أحياناً أخرى. أو يضمر جهة الحكم ويظهر العلّة ، حتى يتسنّى له إيجاد ثلاثة عناصر فقط في الترتب القياسيّ. مثلاً: كل مسكّر حرام، بحيث حذف تعليل

النيذ مسكر

النبيذ حرام

التحريم في كلّ مسكّر حرام وهو علّة الإسكار وأبقى الحكم. وأخيراً بَرَع الإمام في بحث مسالك العلّة وضبطها وإثبات اليقين والظنّ فيها.



# الخاتمة والنتائج

طويت الدراسة على خمس خلاصات، استشيخ فيها جوهر موقف الغزالي المنطقيّ. يُضاف إليها خاتمتان تاريخيّنان إيفاء الممنى وتوضيحاً. فيكتمل لدينا التشريح والتحليل إلى جانب فعل النتاج تاريخيّاً، وتأثيره على محيط الإمام، وخصوصاً إبّان حقبة القرنين السادس والسابع الهجريّين.

## الحلاصة الأولى :

هضم الغزالي متطق أرسطو وتأثر به. وقد تم ذلك على الأرجح خلال مطالمات الإمام كتب ابن سينا، ورئبا الفارابي. كان ذلك خلال تلقي الغزالي العلم وتزوده منه الإمام كتب ابن سينا، ورئبا الفارابي. كان ذلك خلال تلقي الغزالي العلم وتزوده منه وأقيلت كتاب مقاصد الفلاسفة، بأبحائه المنطق الثلاثة: الحمد والقاسب سبنا والمناقبة. ولم يلبث أن داخل التغير والتحويل هذه الأبحاث الثلاثة، في الكتب التي أعقب بلبث أن داخل التغير الإسلامية تعريبياً على الكتب الباقية. حتى عُميل المقارئ التخاه الجانب الأرسطوية في القسطاس المستقيم. لكن هل استطاع هذا التحوّل في بينة الأجادث الخراح الأرسطوية هي الركبرة، بأبعادها المنطقية وتراتبها الاستدلالي ونسقها بقبت البنية الأرسطوية هي الركبرة، بأبعادها المنطقية وتراتبها الاستدلالي ونسقها القباس، وكانت بينة القباس هذه الفاعدة الحقية أحياناً، والجائية طوراً، في نتاج الإمام. وسخرها لتطعيم الأصول. فأسبغ نمطها على الأقيسة الفقهية واستبدل العلة المؤمد، المؤمد.

## الخلاصة الثانية:

` فَعَلَتْ الطبيعة اللغويّة والعقليّة الإسلاميّة فعلها في توجيه أبعاد المنطق عند الإمام. فلقد تحكّم عامل اللغة العربيّة في تصوُّر الأسماء والحدود، إذ نشأت اللغة العربيّة في أرض صحُّوا وية ، ولازم شعبها ، آنذاك ، شظف العيش والتنقُّل. وانطبعت في ذهن البدويّ صور الطبيعة الحسيّة خلال سعيه اليوميّ. فكان أن خرجت مفردات اللغة مشخصة ماديّة ترمز إلى كلّ مفرد محسوس، تحتّ وطأة التأثّر في هذه البيئة. ولم يكن بالإمكان القيام بعمليّة التجريد الذهنيّة وخلق المفردات والمعاني الكلّيّة ضمن تلك الحقبة. ويُرْجعُ بعضهم تأليف المفردات إلى الصور والأصوات الحسّبة التي انطبعت في ذهن العربيّ قديماً: مثل خرّ ، من خرير الماء ، الذي ينبعث من صوت ما ، يسمعه الأعرابيّ فيقترن اللفظ بالمسموع عنده. ولمّا تطوّرت اللغة العربيّة ونمت، ثمّ استقرّت وترسّخت منزول القرآن، وإذ ذاك جاءت اللغة حافلة بالصور والمفردات الحسّية. واعتمدت على ربط المفردين المشخّصين وليس على التركيب التحليليّ للجملة ،كما هي الحال في اللغات الأوروبيّة. وإن لم يتوافر المفردان المشخّصان في الجملة تألُّفت من مشخّص وصفة أو تابع. وضمن هذا التركيب أَلِفَ المسلمون المنطق واستوعبوه، ثم عبّروا عنه انطلاقاً منّ منطق لغتهم. ورغم نموّ هذه اللغة، إلّا أنَّ جانبها الأكبر بقي محصوراً في مصدرها الأساسيُّ ، الذِّي ظهرُ خلال حقبة معيَّنة . ويرجّح البعضُ أنّ (أل) التعريف التي دخلت على الأسماء، فجعلتها أسماء للجنس وكُلَّيَات عامَّة، ترتدّ بجذورها إلى الذهنيَّة السامية التي صاغت الحروف والأصوات الداخلة في بنية اللغة. فكلمة (رمانو)، أي رحمن، تعبّر في النصوص الأكاديّة عن إشارتين لاهوتيّتين (أل، أل) ، أي (الإله) الذي أصبح فما بعد الله بالادغام، ثمَّ أصبحت (أل) التعريف تسبق إشارة الألوهة الثانية، لتفيد الألوهة المطلقة ". وهكذا يتوافق الأمر مع الترادف العربيّ (الله رحمن). ويشير هذا المطلق، الذي تمَّ في عمليَّة الإدغام التركبيَّة لغويًّا ، إلى وحدة الذهنيَّة السامية التي تستدلُّ ا

Kupper, Jean Robert, L'iconographie du Dieu Amuru dans la glyptique de la lère dynastie Babylonienne, Bruxelles, Ed. Brux., Palais de l'académie, 1961, pp. 10-49.

Langdon, S., The mythology of all races semitic, Boston, Ed., archeological institute of America, 1931, p. 65.

على الأشياء وتعرّفها انطلاقاً من خلفيّة المطلق ببعده الكامن والفاعل. فـ(أل) و(أول) و(أول) الساميّة تعنى الأصل والمبدأ والعلّة. واشتقّت في العربيّة: (أل) و(أول) و(علل) و(بعل). والكلمة الأخيرة تعنى الملك أبا السنين، أي الصفة المطلقة التي أسبغها الله من لكتمانيّ على الإله (إيل) الحالد". وتعنى كلمة بعل في ما تعنيه عربيّاً المم الزوج، وعالله قرآناً وهذا بعلى شيخاًها . فذكر العلايل أنّ: والملاحظة الأصليّ في التعبير المُخفّت و وعلياً الربّ الحالق بوصفه أبا الآلفة، وعالم قلياً وأتدعون بعلاً وتدون أحسن الحالفين، الصافات ٣٧ / ١٢٥، وجاء مجازاً عقلياً بمعنى المرويّة عام المساءه".

ولعل هذا الرأي يفيد في إدراك المناهم اللغوية وربطها بأبعادها التصورية، فيكون اسم الجنس المجرد الذي لا وجود له في الأعيان \_ بعد دخول (أل) التعريف عليه \_ بمناية القوّة المطلقة الأبدية التي تفعل وتخلق في ذهنيّة السامي، وتعمّم وتشمل. وهذا الارتداد بأصل الحرف يؤكّد الجانب المفهومي الإلهي الذي طغى على الفكر الشرقي السامي برعته. ولعل اسم الجنس اللغوي المسبوق بأل مستملاً من هذا البعد الإلهي، فهو العلّة والصفة المجرّدة في ذهنيّة السامي. وكان العود إلى الأله هو الموية الكنير من أصاء الجنس التي تعبّر عن الشامل العام اللذهنيّ، لكنّها في وضعها المريّة الكنيرية من أحداث التي ينشأ نتيجة التأليف العقليّ الحرّ المنتجد. ولقد أدرك الفارائي والكلّيّ المُتبَدّ واختلافها عن بأي اللغات، وعي مسألة كتابة المنطق باللغة اليونائيّة وتعلّمه بها. مناغلة عدث عن بعض الأسماء التي لا تتصرف في العربيّة ، بيئا تتصرف في سائر الألف. واللغات : وتعلق هذه المسائل بينة اللغة.

Pritchard, James, Ancient near eastern texts, 3erd. ed., Princeron University press, 1969, pp. 129 - 142.

٤. سورة هود، ۱۱ / ۷۲.

العلايل، عبد الله، المرجم ، بيروت، دار للعجم العربي، ١٩٦٣ ، ص٣٢٣ ـ ٤٣٤ . علماً أنّ إله
المطر عند الوشيئن مقدس. لذا جاء التفسير متوافقاً مع خان النيث وإطلاقه على الأرض الفاحلة المستغنية بماء
المطر وليس بالينايع ، كما يقول العلايل في تحييزه بين رئي السياء ورئ البنايع .

الفارابي، كتاب الحروف، ص ٨٠.

وإذا حكمت اللغة العربية حكها وإنطلقت من المُعَيِّن والمفرد فإنَّ التفكير المرابة عاملًا مسامدة على الأفراد والأجزاء والحالات المعيّنة. ولم يكن أمام المستدلن والمجتبد سوى استنباط الفرع من الأصل، والتحقيش عن الأفراد الذين يجمعهم العامّ. وفكرة المعاني الكلّية وأبع مدارس:

1. المدرسة الشبيئة أو المفهوميّة، التي جعلت المعنى الكلّي حقيقة قائمة في العالم. ومن ثمّ ميّزت عالم المعقولات والمثل المغاير العالم. ومن ثمّ ميّزت عالم المعقولات والمثل المغاير العالم الطبيعيّ عن عالم الجزئيات.
13. المدرسة التصورية الأرسطويّة التي نصّبت المعنى الكلّي تصوراً ذهنيًا لا يكون الجزء جزءاً من النوع، فالميّن عضو في النوع يشترك مع غيره في مجموعة صفات جوهريّة.

المدرسة الإسمية، التي رسخت المعنى الكلّيّ كانتاً في دلالة اللفظ العام على
 مسمّياته الجزئيّة، من دون أن يكون لهذا الكلّيّ وجود ذهنيّ أو خارجيّ على
 السداء.

٤. المدرسة البراغاتية، وأشهر مفكّريها جون ديوي (١٨٥٩ هـ ١٩٥٣م)، الذي وظف المعنى الكلّي طريقة سلوك إزاء طائفة معينة من الفردات. فإذا تشابه ردّ الفعل السلوكي إزاء شيين مفردين، فدلالة ذلك أنّها ينتميان إلى نوع واحد. وبهذا يكون الكلّي قائماً موضوعياً بالقدر الذي يؤدّي دوره للأفراد الجزئيّة، جاعلاً إيّاها تتمي إلى صنف واحد".

و إذا أتيح إدراج منطق الغزالي ضمن هذه المدارس ، لقلنا إنّه ينتمي إلى المدرسة الاستمية والبراغائية فعلاً ، وإلى المدرسة التصوّريّة الأرسطويّة قولاً . وتعليلنا لهذا التصنيف مردّه إلى أنّ الغزالي في حقيقة شروحه اعتمد اللغة العربية والمعنى الدينيّ . وبهذا انحصر لديه الكلّيّ ضمن تفسير الألفاظ الجاهزة في القرآن ، والتي ترتكز على أسل المفردات المشخصة . ونظر إلى الكلّيّ فعليًا من هذا المنظار لأنّه لم يتمكّن من

دبوی، جون، المنطق نظریة البحث، ترجمة زكي نجیب محمود، ط ۲، مصر، دار المعارف، ۱۹۹۹، ص ۳۱.

الحَروج خارج إطار اللغة والمعنى الإسلاميّ. فكان الكلّيّ العامّ الشامل للمشخصات ضمن هذا التصوّر. ولم تكن شروح القزالي للتجريد الذهبيّ سوى التقيّد الحتبي في الاسم العامّ الوارد باللغة العربيّة. ولم يكن ذاك توليداً وكشفاً مجرّو جديد. ولاسبًها إنّ المعافي جاهزة عائمة في عالم المسلم. أمّا مرة انتماء منطق الإمام إلى البراغاتية فمنشرحه فيا بعد. لكتنا نركز هنا على الجانب الإجرائي للحكم العامّ في الأصول . الأسلما في الأصواء الذي يهدف في نسق المعايير إلى ضمّ بجموعة من الفروع والجزئيّات إليه ليشملها في معاه. ولعل التقبيش عن العلة الجامعة الان الرمز المهم أهذا الأداء العمليّ الذي يخدم الأحكام المستجدة . ويخلف العامّ الإسلاميّ عن العامّ البراغاتيّ في أنّ الكلّي الإسلاميّ قائم وحقيقة ماثلة موضوعيّا، لأنّها تستند على الحلول الأبهيّ والكلام صنفاً.

وهذا الاختلاف الصحب بين التنبجة المتوافقة مع الحقائق الألهيّة والتنبجة المتوافقة مع النجاح العمليّ هو الذي جعل منطق الغزالي يشترك في جانب مع النظرة الشبيئة الأفلاطونيّة ، يجبّ يكون الكليّ حكاً مطلقاً ومفهوماً موضوعيّاً قائماً في المعاني الألهيّة يحلّ في الجزئيّات ، وله في آن واحد دور عمليّ خلال النسق الاستدلاليّ يضمّ الفروع وخدمة الاجتهاد . فهو جانب أدائيّ يهدي الإنسان في الحياة السلوكيّة العمليّة ، لينجح مع الدين وليس مع التجربة المتجدّدة . ولهذه الاعتبارات ذكرنا أنَّ المتعلّد الإسلاميّ أيميّ في حقيقة ، وأنَّ الغزالي عمّقه فجعله مفهوماً من وجهة حلول الحكم الدين والكليّ الإسلاميّ فقط.

ولا بدّ من أن نذكر كيف يكون منطق الغزالي أرسطوياً بالقول. فلقد شاهدنا خلال الدراسة تبتّي الإمام الموقف الأرسطويّ في ماهيّة الحلّة وفي تصوّره له وتركيبه في القضيّة والقياس. وبدا لنا أنّ منطق أرسطو جمع المفهوم والماصدق. فيمُثدُ الماصدق هو المعنى الكلّيّ أو الجنس الذي يشمل أنواعاً وأفراداً. وهذا الشمول يكون كليًّا في الذهن، بحرداً، وليس لفظاً كليًّا بدلً على أفراد، بل حقيقة تصوّريّة في الذهن. ودلالة هذا إليكانيّة استمرار العقل في تجريد الأشياء والكشف المستمرّ عنها. ولم بنبدة هذا الجانب بخلفيّته الواسعة في اتجاهات الغزالي، كما لم يذهب منطق عنها. ولم بنبدة هذا الجانب بخلفيّته الواسعة في اتجاهات الغزالي، كما لم يذهب منطق الغزالي في منحاه مذهب البعد المفهومي في حمل الصفات على الأنواع والأفراد وحلى المفهوم فيها. بحيث تؤخذ الأشباء مستفرقة بالحمل والصفة أو الأموة. وهذا المنهية وغيل المفهوم فيها. بحيث تؤخذ الأشباء مستفرقة بالحمل والصفة أو اللامام وتقيّد في يُضفي إلى وجود عالم من الملاميات والحكم المطلق. لذلك منا إلى القول بنائر الغزالي شكلياً في أبعاد أرسطو وليس بضمونها. أمّا الأسباب الموجبة للأخلف، نزوعاً مع النحو الأرسطوي، نقرتن الى صرامة النسب القراء في معليات التداخل والتفسن، دُو على ذلك تأكيده على حلول الصفات الماهوية الجامعة للأفراد. كلّ ذلك ساعد في الاستدلال، إذ وضع أطراً وعلاقات صورية، نحد دوران المعاني وتصنيفها وتشكيلها. فعمل الحدّ الملموية على مساعدة لبّ العملية الأصوائية. إذ نشطت أبحاثه في إسناد الأفراد إلى وهذا بالمثنية على معنية بعادية ما، واشتراكها في كيفية معينة. وهذا الاشتراك أو الاستغراق في صفة يُضفي على عملية إبحاد العلمة الجامعة، بين عدة أفراد، زخماً عقلياً يبلور وصفها خلال تحققها وتنفيحها.

ولم يكن عمل الغزالي ليخرج عن هذه الأدوار، فطماً، لأنّ الماهيّة الجُرّدة تناقض كمّاً عالم المسلم. ولم يكن غرض الغزالي ليهدف إلّا إلى تطعيم الطريقة الشكاليّة المقابة المحكمة بالمعاني الإسلاميّة، لذلك كان المفهوم والماصدق في منطق الغزالي نابعاً من المعاني اللغزيّة والدينيّة في حقيقته المعرقيّة، ومتاثّراً بأرسطو تماماً في حقيقته الاستدلاليّة القياسيّة، أي جمعة المعبار والنسق المنطقيّ الشكابيّ : بنية وتراكب. ويمكن القول إنّ منطق الإمام الماصدقيّ في حقيقته ينظر إلى الحدّ وجوديًا في كونه لفظاً عاماً شاملاً، يدلمّ على مسميّات، ولم ينظر إليه، تصوريّاً ، في كونه كمّاً عرفاً، ونوعاً لمسحّصات، كلّ ملنا في ميدان المعنى المعرفيّ، فها نظر إليه تصوريّاً في في حقل الدلالة لجهة الاسم المجرّد الخصر في الشكل حداً واستدلالاً.

ولم يبلغ الغزالي في أبعاد منطقه شأو النجريد العقليّ، فيتمثّل الحدّ نوعاً تصوّريًا مجرّداً، وذهنيًا كليّاً. حتى لا يتبح أمام العقل إمكانيّة الكشف المستمرّ عن المجرّدات اللّدميّة، وكبي لا يقع في تناقض مع المعاني الإسلاميّة الجاهزة التي تُنافي وجود ماهيّات خارجيّة تؤدّي بالفرد إلى تصوّر أوثان وصور حظّرِها الله. وبني النصوّر الفرديّ الجزّأ للوقائع طابع المنهجيّة. فكان الفرد المشخّص محور المعرفة حضاريّاً رثقافيًا، وامتنعت إمكائية النظرة التحليليّة التي تأخذ بالمفاهم، وتصهر الموجودات في المعنى العقبيّ. مثل: الانحلال في فكرة مطلقة، أو تفسير الموجودات من خلال المعنى الكلّيّ، باستثناء فكرة الحلول الألهيّة، ووحدة العالم عند الفلاسفة المسلمين فقط. وقد وَسَمَت هذه المزيّة المنطقيّة المستخرجة من منطق الغزالي معظم منهجيّة المسلمين، وتركّبت آثارها في أسس التفكير المعاصر وفي أنحاط السلوك عامة.

كلِّ ذلك التزاماً بمعاني الدين منعاً من الشطط وإيجاد عوالم من غير ذات الله.

### الخلاصة الثالثة:

وضع الغزالي نسقاً صورياً متكاملاً، يمكن تحديده بمجموعة علاقات ودلالات معبارية حكمت أبحائه المتطقية والأصواية. بينا لم يسمّ إلى تجريد أسس نسقه وإبراز صوريجا بشكل مستقل. ومرجع ذلك طبيعة الأبحاث وارتباط الشكل بالمضمون والاسم بالمعنى والصورة بالمادة الينيئة. إلا أن من يفحص عن آرائه يستخرج هذا النسق الذي خضع مجموعة مسلكات أساسية: الحلال والحرام والإمكان. يحيث طبعت معظم القضايا بطابعها. مثلاً كان أساسية: الحلالات الأنفاظ على الألفاظ على الأنفاظ على ودلاتها على المعاني كي يشبع نسق شرحاً. لأن علي المنافق كي دراسة عبال دلالات الأنفاظ على الأنفاظ، ودلالاتها على المعاني كي يشبع نسق شرحاً. لأن علي المنافق والأصول إذا كانا متكاملين شكّلا في معقبة المرضاً وهدفاً وحداً ونسقة المعاركية، وهم العربية.

ويتميّز نسق الغزالي المعياريّ من نسق المنطق الحديث ونسق الجهات العقليّة عند أرسطوقي أنّه يحدد ويجهيّز المعاني واليقين واللغة . ويهذا يحصر الروابط والعلاقات في دلالات صوريّة عض ، من دون المعاني اليونانية . إنّها يمزجها بالمادّة الدينيّة فتناى عن النجريد الثامّ أو النشاط العقليّ الحرّ. مثلاً ترتد في أسسها إلى فعل الأمر والنهي . ولقد سبق ذكر الثابت المنطقيّ في نمط الغزالي . وهذا الثابت يجعل النسق الصوريّ معلّقاً أساب .

فالفعل واجب عند السبب (ع) وكلّ ما يلزم عن السبب من أسباب وأفعال يُلزم في النهاية الفعل الواجب.

بينا يذكر وديري، خلاف ذلك ، فيتحدث عن أهمية انبناق علاقة الألصال من خلال تفاعل الكائن بالبينة . فالفاعلية الحيرية تنضمن إجراء تحوير في نشاط الجانب المصوري والبيني. ولاسبيا إن المنطق العقلي فيصل تماماً بينه وبين المناهج الماذية ، التي يدخلها الشلك والاعتقاد والتجربة . ويتين خطل هذا الفصل ، لأن كلّ الملاقات تتنت في الوجود الفعلي . وجهد ويوي، في إثبات كيفية بلور فكرة التسلسل الذي نشأت به بكونها علاقة تفاعل في الميذان العملي بين العضوي والبينة ، وبكنها رابطة عقلية تنفاع ليه المعامل العالم المادي وتودّي وظيفتها فيه ، إنّا كان قطعاً لتبلر ولوجود ، إلى علة واحدة فاعلة هي الله نقط العالمي ، بين الهل الباقية والوجود ) إلى علة واحدة فاعلة هي الله نقط . وحدد كلّ أدوار العلل الباقية وتسلسل الأسباب والأفعال برابطة صورية شكلية عض ، تنتج عن التنابع الطبيعي ومصدره الخلق الألهي ، أو عن تعليق الأحكام بأسباب منطقية منبها النص الديني . وبها جد فعائية البحث والاختراع والتطوير العملي السلوكي .

وكان أن امتنع على الماني حدوث ما لا بد من حدوثه فيها، من تجديد وتوسيع وتطوير وتطويع . واعتقد الغزالي والمسلم أنّ هذه المعاني في علاقتها المطقية ، بعضها بيض ، ضمن نسقها الاستدلالي المهارئ، هي غابة الغايات ، تصلح لكل زمان ومكان مكتفية بحدودها اللغوية المبيارية . وأحدث هذا الحصر أثراً رجعياً تشتم تطبيق المعاني والدلالات على الوجود الطبيعي لاكتشاف صوابيتها ، وتوليد المعارف الجديدة والمعاني المستخرجة . فإن جعل النسق المبياري آلة فكرية تكمل عالم المعاني الإسلامي حد من حدف المعاني القديمة واكتشاف الحقائق الجديدة ، والمتولكة عن تيار الحياة المتدفئ المتطور . ودفع هذا إلى تجميد اللغة بقالها البياني الصوري وبدلالاتها على بمجموعة علاقاته ، احتبسا في المعاني الجامزة وخضعا لها . ولعاننا نجد أزمتنا المنطقية بمجموعة علاقاته ، احتبسا في المعاني الجامزة وخضعا لها . ولعانا نجد أزمتنا المنطقية .

دیوی، النطق، ص ۱۰۵ – ۱۰۹.

والمرفية هذه بحسّمة في عصرنا الراهن، تطالعنا مع إنيان المناصرة بمفاهيمها المستوردة والمتعارضة. ولا يجوز أن يُقهَم من كلامنا أثنا نبخس قدر الحمد الأوسط ودوره، أو وظيفة العلّمة الجامعة وأهيتها في النسق المعياريّ. إذ اعتبرنا هذا الثابت مرتبطاً بعالم الألفاظ والمعافي الجاهز، فهو، إذاً، يفقد دوره التجريديّ الكامل أو الحيويّ الفاعل. إنا كان المطلوب دفع عملية النقد، لإيراز حدود العلاقات الصوريّة في منطق الإمام. أمّا الحدّ المشترك والعلّمة الجامعة فلها حقيقة ثابتة في المنطق القدم، أمّا دوراً ضمن تصور الفلاسفة للعالم. فالحدّ الأوسط هو النسبة والعلّمة العقلية والحقيقيّة الثابئة. (اللوغوس)، الذي على أساسه تتحد الأبعاد والأطراف وتلتق. ومن ثمّ لعب دوراً أساسيًا في التناخل والتخارج بين الموضوعات كافة.

فالعقل يضع باستمرار المعاني عند أرسطو، ما دام يؤدّي دوره الفاعل في تنظيم مشاهدات الطبيعة وترتيبها في أنواع وماهيّات عقليّة. أمّا المعاني الجاهزة والسرمديّة، فإنها لا تقبل معاني كليّة جديدة، عبر العمل العقلي الحرّ المكتشف لجزئيّات الوجود. وربّا أشار بعضهم إلى أنَّ الجزئيّات المستجدّة في الفروع هي نوع من المجرى الجديد لتفتيح المعاني وتطويرها. لكنّ العكس هو الصحيح، فإنّ العلاقة والعمليّة المنطقيّة المنطقيّة المنطقية أو الأسسيّة عند الغزالي تتجلّى في ضمّ الجزئيّ المستجدّ إلى عالم المعاني الفائم بطريقة أو مأخريني المستجدّ إلى عالم المعاني الفائم بطريقة أو

وملحقس القول: إنّ الغرق في النظرة القديمة للمنطق، بين عالم أرسطو وعالم الغزاق، يظهر في تصوّر أرسطو للطبيعة، من حيث هي كلّ مغلق يتحتم وضع علاقاته وأنواعه في نظم منطقي عقليّ. ويمكن هذا النظم أن يزداد اتساعاً عقليًا في اندواج أجناسه وأنواعه، لكن ضمن الكلّ النهائي الكامل، أمّا عالم الغزالي فالكلّ النهائي الكامل، أمّا عالم الغزالي فالكلّ المنافى، توسيع الدائرة العقلية وإيجاد الأجناس والأنواع وربطها. لذا يُكتفى بتوسيع أمو الرابطة بين الكلّ الشامل ومشمولاته، مما يُضيِّن من فعالية العقل أكثر فأكثر. الصورية في نسق ما، لصياغة العقرات والتقابلات في جزئيات الطبيعة. إنّ هذه المعلاقات المجرّوات الجرّة سلخت عن المعلاقات العقرات الطبيعة. إنّ هذه المعلاقات المعرّوات الجرّة سلخت عن المعافي والتصوّرات الجاهزة العالم سلخاً ثامًا. وأصبحت المعلوقة عبا، وهذا ظاهر المعلقة وقوالب تصوغ ظواهر الطبيعة لتسهل فهمها والتحكم فيها. وهذا ظاهر

في ما أدّاه جبر المنطق واللوجستيك وغيرها من الأبحاث ، عدمةً للأبحاث الفيزيائيّة والذريّة والفسوئيّة . فالرياضيّات الحديثة ساعدت على اختزال الكثير من الأبحاث العلميّة . وبقيت هذه الرياضيّات الصوريّة بمتأى عن الانحصار في نظريّة العالم وتصوّره . بل أدّت دوراً فعّالاً في تصوّر الكون مفتوحاً ، في سير مستمرّ لا تحدّه الحدود . بل تولّد معانيه تجدّداً يومياً .

## الخلاصة الرابعة:

إتسم منطق الغزالي بنمط الخلفيّة الإجرائيّة (Operational) والأصح الوَسُلِيّة العمليّة (Instrumental) . فقد استخدم البنية السلجستيّة والمنطقيّة ليتأدّى إلى غرضه الدينيّ والأصوليّ. ألا وهو تنظم النسق وتطعيمه بعمليّات صوريّة عقليّة ، أكثر تحديداً وحصراً وتنظيماً للاستدلالوالمعرفة الإسلاميّتين. وإذا التفتنا إلى المنطق الحديث وما قدّمه من دور، على صعيد أنساقه، في مجالات مناهج البحث والكشف، نرى أنَّ تسخير المنطق العقليّ لخدمة أغراض المنهج والاستدلال الإسلاميّين اضطلع نسبيًّا بالعبء العمليّ ذاته. وإن كان الاختلاف بين غرضَيّ المنطق يخضع لحاجة المجتمع وتطوَّره ، ويتبع حقبته . ثمَّ يضاف إلى ما تقدّم قيام المنهج الأصوليِّ على علاقة براغاتيَّة، ترغب في التعرُّف على من يُحَسِّن ويُقبِّح الأحكام، ومَنْ يحكم في صدقها وكذبها ويتقبِّلها أو يرفضها. إذ إنَّ النسق الأصوليُّ المرتبط بعلاقة وطيدة بين المشترع والمكلّف، يُسمُ المنهج الدينيّ بالسمة البراغاتيّة ويعينه عليه. بحيث يتَّجه الدور البرآغاتيُّ نحو معرفة العلاقة بين الفرع والأصل، وكيفيَّة الحكم الصحيح بالفرع وتكليف المكلّف به استناداً إلى نجاح الحكم الفرعيّ بتوافقه مع الأصل والتشريع. لهذا استخدمت قواعد القياس والتمثيل والتفسير والميزان العقليّة والنقليَّة لتأدية هذا الدور الإجرائيِّ. وانطلاقاً من هذه المعطيات ترتَّبت الصوريَّة المعباريّة لأداء مهمتها العمليّة في المصادقة على الأحكام الفرعيّة ، في أثناء توافقها مع النسق الأصليّ الذي سنّه المشترع. على أنّ الخاصيّة البراغاتيّة لم تكن في أسس وعي الغزالي المنطقيّ والأصوليّ، إنّا برزت في أبعاده على امتداد تحليلنا لها.

والبراغاتيّة مفهوم فلسفيّ حديث يركّر في ما يركّز على دور المنطق ومناهج البحث، فيجعل منها إجراءات تتأذّى أو ننظر الأداء. وما الصور المنطقيّة إلّا الشروط التي لا بدُّ للبحث أن يستوفيها. وبمعنى أكثر وضوحاً إنَّ البراغاتيِّن برفضون جْعَلِ المنطق صوراً عقليَّة ذات وجود مستقلِّ عن البحث وسابق عليه ، نافن بذلك فكرة الحقائق الأوَليَّة القائمة بذاتها. ويعتبر «ديوى» الصور المنطقيَّة: «عبارة عن مصادرات، أي فروض يقدّم بها البحث بحكم طبيعتها، وهي إذا كانت تصدّر البحث قما ذلك إلَّا لصالح السير في البحث نفسُه ، لأنَّها ما هَى إلَّا صياغات نعبّر بها عن الشروط التي كشفًّنا عن قيامها أثناء عمليَّة البحث ذاتها ، شروط يتحتُّم على البحوث المقبلة أن تُسايرها ، إذا أريد لها أن تنتج ممًا يمكن اعتباره تقريرات جائزاً قبولها... ٩٠. ومن المعنى الأخير، نتفهم محاولة الغزالي استخراج المنطق من المنهج القرآنيّ ، باستخراج الصور العقليّة من مادّة البحث ومعانيه الدينيّة ، ومن خلال التوافق الميدانيّ مع المعاني الإسلاميّة القرآنيّة. وبهذا بكون حقل التجربة الإسلاميّة محصوراً في المعاني القرآنيَّة ، بينما ينطلق حقل البراغاتيَّة الحديثة في التجربة الحيويَّة ، في بعدَّيْها التاريخيِّ والعضويِّ ، على الرغم من عدم أخذ الفلسفة الأميركية بالبعد التاريخي. ومرّة أخرى، نرى أنّ النسق المنطقيّ للغزالي قد انحصر ضمن حدود بحث المعاني الإسلاميّة وتلبية الغرض الدينيّ. وهذا الانحصار في النشاط العقليّ يتنافي مع أبعاد الانتشار في العلاقة البراغماتيَّة الحديثة ويتنافر معها. إذ إنَّ البعد البراغماتيُّ يمدُّ نشاطات المنطق بمدد يتنبَّت في الوجود العضويّ المتحرَّك والمتغيِّر، وفي الوجود الثقافيّ والاجتماعيّ المتطوّر عبر التاريخ على الأرجع. بالرغم من ابتعاد البراغماتيّة عن النظرة التاريخيَّة بمعناها الجدليّ الواحديّ الاتَّجاه. ولعلّ هذا التنبُّت يتيح لصور المنطق أن تغيّر أنساقها، تبعاً لمستجدّات الزمان والمكان، ممّا يضني عليها الحيويّة والتطوّر والاستمرار. وهنا نميّز بين العلاقة البراغاتيّة في نسق الغزالي وبينها في نسق «ديوي» والتجريبيّينُ. وإن صحّ الأمر اعتبرنا براغاتيّة الغزالي وَسُلِيّة أداتيّة، بينما البراغاتيّة الحديثة تميل إلى الإجرائيّة والتجريب.

#### الخلاصة الخامسة:

تميّز الغزالي من بقيّة علماء الأصول بإدخاله الجانب العقليّ إدخالاً واسعاً في باب الاجتهاد. ويتجلّى الجانب العقليّ في النسق السلجستيّ ، الذي عمل الإمام جاهداً على ترسيخه والاعناد عليه ، كونه يمثل النسق الصارم الذي يمنع انفلات الحدود وعدم ترابطها. وقد اكتمل جهده المنطقي، وتحويله السلجستي نحو الأغراض الإسلامية ، بعد وضع النسق في موطن الأصول ، وجعل العلقة الجامع المشترك ، وترتيب الأصل والفرع في مقدمتين. ولسنا في حاجة إلى تكرار ما سبق ذكره من استفادات الغزالي المنطقة ، واعناده الإبعاد الفقلة في الحدود والأقيسة . إلا أن هذه البهاء في دحج ذهنيتين غلنائين ولفتين منيايتين تمت ، على الأرجح ، في انطباع البينة الفياسية اليونائية بالمساح الإسلامية ، فاستُوعيت النصورية العقلة بالاسمية المؤلفة ، في إطار حلقة الكسب التي وطنكما الغزال. وكان ذلك حذين وقف الفعلية ، فقابلوها بالمعافي المجاهزة وطرق الاستنباط وتصور العالم على أنه شاهد على الله تباهد والمؤلفة والمنتفقة ، ولاسيا في المستصفى، مختلف تماما عبث بطهر والذي لكن منهج الإمام ومنطقه ، ولاسيا في المستصفى، مختلف تماما عبث بطهر والذي . لكن منهج الإمام ومنطقه ، ولاسيا في المستصفى، مختلف تماما عبث بطهر والترج. وكن منهج الإمام ومنطقه ، ولاسيا في المستصفى، مختلف تماما عبث بطهر والتحوير والمتقبة ، وتحويل العلاقات الصورية إلى أدوات وسيئة للمعاني الإسلامية ، انطلاقا المنطقية ، وتحويل العلاقات الصورية إلى أدوات وسيئة للمعاني الإسلامية ، انطلاقا من توسيع دائرة الكسب الموقية . فكيف تم ذلك ؟

مر أنَّ الإمام استعمل الحكم ليدلاً على القضيّة، والإثبات لينب المحمول على المفضوع، والأصل بميّز الحكم النصّيّ عن الحكم بالفرع المجتب به. ويرى «ديوى» أنَّ الحكم بختصّ بالموضوعات الحتاميّة التي تتولد من البحث، حين يُنظَّر إليها باعتبارها مرحلة الحتام. وبهذا يتبابن الحكم عن القضيّة. ويكون الحكم أمراً تمّ تكينه " .

وإذا اعتبرنا البحث في المجال القرآنيّ قد أنجز بحثه في ذات الله، لأنّ الكلام عند الأشاعرة موجود في ذات الله، فيكون لدينا أصل وحكم مقفلان وغير قابلين للإجراء والتحوير، ولحمل معنى مبتكر على معنى مستجدّ. إذ ختم عليهما تقديساً، فها كلام الله. وبهذه الروح تكتمل مسألة الإثبات عبر الثابت والأصل، بمعنى الأول المسلّم

۹. دیوی، المنطق، ص۷۷.

۱۰. دیوی، المنطق، ص ۲۲۲.

به في النسق. وهكذا تتصدّر النسق الكلّيات القرآليّة الثابنة وهي بمثابة القرق الحالقة والعدّ أن الجمال المعرفيّ. وكلّ ما عدا والعدّ السلمة من مستجدّات ومسائل فرعيّة بتديّرها الإنسان المحلوق. وفي إطار هذه الدائرة من إتاحة حرّية النديّر والكسب الإنسانيّ تشيّد المنطق والنسق عند الغزالي. لذلك لم يكن إدخال البنية العقلة مستبجناً، لأنها دخلت انتظم الشواهد والأفراد لكنّها فلمليّة العمليّة، ولتربط الفروع بالأصول. وبهذا كثرت المؤصوعات الوحد، والأواد وادتنا الرغبة بالنظر في مسائل النسق الأصوليّ تشاهد الأحكام المبرمة المواجدة في الكتب في الاجتهاد، وخلاله برع المؤرمة النسق مُدعَمًا عصوله بالقواعد العقليّة ، التي بلغ فيها طوره وحاجته فاستب الاجتهاد المؤرمة أما المعرفة فاستب الاجتهاد الفردي تشت عمليّة فاستب الاجتهاد الفردي تست عمليّة فاستب عن الاجتهاد على أبعاد عقليّة على أبعاد عقليّة عضر المنطن العقليّ أصوليًا في المستصفى ، بعد تأسيس بحث الاجتهاد على أبعاد عقليّة عضر المناس المعالي أصوليًا في المستصفى ، بعد تأسيس بحث الاجتهاد على أبعاد عقليّة عضر المناس المعاراً المعاراة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعارة المعالمة المعالمة المعاراء المعاراء المعالمة المعالمة المعاراء المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعارة المعالمة المعا

ويتبلور الأمر خلال المقارنة الأوليّة بين أعات المستصفى وأعاث المنخول، فالاختلاف بين في النبريب والبحث والدعوة. إذ نفستن القياس في المنخول عشرة أبواب، دارت معظمها حول إثبات القياس الفقهيّ على منكريه وكيفيّة إثبات علّة الأصل. بينا كان تبويب القياس في المستصفى أكثر دقة وتحديداً، بحيث أعصر ترتيبه في إثباته على منكريه ثمّ إثبات علّة الأصل فيه. إنقل عقبها إلى تنادل عاصر القياس والأقيسة المفالطيّة (قياس الشبه)، والفرق بين الحالين بين وجليّ، فبعد أن كان الغزالي في المنخول ناقلاً، مناتَّراً بالشافعي والجويني، مستمرًا في أبحاث الأقيسة الإسلاميّة بسردها العام الثقليديّ، أصبح في المستصفى مُحدَّداً لعناصر القياس ضابطاً النسق مُركَّزاً على الثابت الجامع المشترك فيه (العلّة).

يقول مثلاً في المنخول: حدّ القياس وأنّه حمل معلوم على معلوم في إنبات حكم أو نفيه بإثبات صفة أو حكم أو نفيهها عنهها ... وليس حدّاً يقوّم المخدود، كما يرتضيه أهل التحقيق في الأجناس والأنواع! . ينها وقع التحوّل والتأثّر بالقياس العقليّ في

١١. الغزالي، المنخول من تعليقات الأصول، ص ٣٢٤.

المستصفى الذي اعتبره الغزالى أبعد وأوسع من حدّ القياس الفقهيّ وصرّح بذلك ١٠ مُم عَرْف حدّ القياس ، مثلاً فعل في المنخول مع إضافة مهمة ، قال : «لا بدّ في كلّ قياس من فرع وأصل وعلّة وحكم ... إلى أن يقول ... والحكم يجوز أن يكون علّه ، فلذلك أدرجنا الجميع في الحدّ ودليل صحة هذا الحدّ اطراده وانعكاسه ... ١٠ من وهذا الذي أشرنا إلى أهميّته يتجلّى في تحديد عناصر القياس ، التي يتمتّع كلّ منها بطريقة إسلاميّة في إثبات حقيقه . ولاسيّا تلك التي تعتمد كلّ منها بطريقة إسلاميّة في إثبات الجامعة . التي أغناها النظر العقليّ ووسّع طرقها ، وخصوصاً إناطة الأحكام وإثبات الأصول.

وبهذا يكون تأسيس عناصر الاستدلال على حدود مضبوطة ، هو التحوّل المهمّ ، الذي لم يأت على ذكره الغزالي واضحاً في المنخول ، كما لم نلاحظ في المنخول إحلال علّة الأصل ومناط الحكّم جامعاً بين طرّقي القياس . مثلاً تبدّى لنا الأمر جليًا في المستصفى خلال بحث الاجتهاد والقدّمة من قبل .

لا بدأ أن نلم ، ولو عرضاً ، بآثار هذا الاتجاه المنطقيّ على الأبجاث الإسلاميّ ، فنتحرف انحرافاً تاريخيًّا بسيطاً مستخلصين خلاصتين النتين لأثر منطق الغزالي على المسلمين من بعده . ورغبتنا في التيجينن التاريخيّتين إثبات عدم سير المقليّة الإسلاميّة في ما خطة الغزالي ، وخصوصاً استفادته في نطاق الكسب بتطريره الأدوات المقليّة التي شملت المنبح والفروع المستجدّة ، وقابليّتها لاستقبال متطلبّات العصور المتعاقبة في المنقبل . فالمكس حدث ، إذ انقلب المناطقة إلى التسكّ بالاحيّة ورفض الجوانب العقليّة ، حتى إنّ بعضهم رفض الاستدلال ، فكانت ردّة الفعل على الغزالي قويّة انفعائية وصَمَـتُ الذهبيّة العربيّة .

### النتيجة التاريخيّة الأولى:

هوجم الإمام هجوماً عنيفاً على إدخاله المنطق في الأصول، وانتُقد انتقاداً لاذعاً من قِبَل الكثيرين، ومنهم: أبو الوفاء بن عقيل (٥١٣ هـ/١١١٩م)، والقشيري

١٢. الغزالي، المستصفى، جـ ٢، ص ٥٤.

١٣. المصدر نفسه، ص ٥٤.

(٢٠ هـ/١١٢٧ م)، وابن الصلاح (٦٤٣ هـ/ ١٧٤٦ م) وغيرهم. وكان ابن الصلاح أكثر المعارضين، إذ قال: ٥ سمعت الشيخ العاد بن يونس يحكى عن يوسف الدمشقيّ مدرّس النظاميّة ببغداد ـ وكان من النظّار المعروفين ـ أنّه كَان بنكر هذا الكلام ويقوله: فأبو بكر وعمر وفلان وفلان ... فهؤلاء وصلوا إلى الغاية من البقين. ولم يكن أحد منهم يعرف للنطق، ١٤. وينسب ابن السبكى، في طبقات الشافعيَّة، سبب تزمّت ابن الصلاح إلى عجزه عن فهم مسائل المنطق وحقده على صعوبته ، ثمّ يُصوّر كيفيّة ارتداده عنه ، وبقائه على ما عهده الناس فيه من موقف خيّر في مصالح الناس ١٠٠. وقد أفتى ابن الصلاح فتوى مشهورة حظّر فيها العمل بالمنطق والفلسفة والاشتغال بهها. وكان أن سُئلَ عن استخدام السلف الصالح والأثمة المجتهدين لاصطلاحات المنطق، فأجاب: «المنطق مدخل الفلسفة، ومدخل الشرع، وليس الاشتغال بتعليمه وتعلّمه ممّا أباحه الشارع ولا استباحه أحد من الصحابة والتابعين والأثمَّة المجتهدين والسلف الصالحين وسائر من يُقتدى به...١٦. ثمَّ أنكر الاصطلاحات المنطقية في الأبحاث الشرعية قائلاً: ومن المنكرات المستبشعة والرقاعات المستحدثة. وليس بالأحكام الشرعيّة افتقار إلى المنطق أصلاً، وما يزعمه المنطقيّ بالمنطق من أمر الحدّ والبرهان فقاقع قد أغنى عنها الله كل صحيح الذهن، لاسيَّها مَنْ خدم نظريَّات العلوم الشرعيَّة ، ولقد تمَّت الشريعة وعلومها ، وخاض بحر الحقائق والدقائق علماؤها حيث لا منطق ولا فلسفة ... ١٧٣.

ولقد فعلت هذه الفتوى فعلها بعلماء المسلمين، فانقسموا تجاه المنطق إلى فريقين: الأوّل بحرّمه وبحرّم دخوله بالأصول تماماً. والثاني يعمل به سرًّا ويجزجه بالكلام، من هؤلاء بعض علماء الكلام المتأخرين. ويخرج عن هذه القاعدة بعض الاستثناءات، ومن أشهرها الثاقد المنطقيّ فخر الدين الرازي (\$210 ـ 310 ـ مرً

١٤. إين نبعية، شرح العقيدة الأصفهائية، الفاهرة، مطبعة كودستان العلمية، ١٣٢٩ هـ، ص ١٣٤ -.
 ١٢٥.

١١٥. ١٥. إين السبكيّ، طبقات الشافعيّة، القاهرة، المطبعة الحسينيّة، ١٣٢٤ هـ، جـــ ٥، صـــ ١٦٠.

١٦. إبن الصلاح، فناوى ابن الصلاح في التفسير والحديث والأصول والعقائد، القاهرة، ١٣٤٨ هـ، ص ٣٠.

١٧. المرجع نفسه، ص٣٥.

1149 – 1799). وكان هذا الموقف نازلة حلّت بالتفكير المنطقيّ نظراً لما تركته من أثر على المشتغلين بالمناهج والأصول. وهي رمز لعمليّة العقم والجمود الناتجة عن الأخذ بظاهر النص وحدود معانيه. والأرجح أنَّ هذه السمة كانت طابع عمل الفقهاء وثوافقهم، مما ترك أثراً حلينًا كبيراً على حريّة التفكير والنقد والانفتاح. وكم يتصور المرة صعوبة قبول هذهالفتوى، التي لم تبادر بمبادرة إيجابيّة وحيدة نحو النشاط العقليّ، ولو في إطار الكسب الغزائيّ، بالرغم من أنّه احتُيسَ في حدود التنظيم الصوريّ العقليّ مانعاً إحلال المعاني الجديدة.

ومن ثمّ تابع عبد الوهّاب السبكي (٧٧١ هـ/ ١٣٧٤ م) فتوى ابن الصلاح مُشدُّدًا على عدم الاشتغال بالمنطق، حاصراً إيّاه، في من ترسّخت العقيدة في قلبه وحفظ القرآن والسنّة.

## النتيجة التاريخيّة الثانية :

ابن نیمیة، کتاب الرد علی المنطقیّین، ص ٤.

١٩. المرجع نفسه، ص ١٥.

وجود الكلّي في الذهن ، لأنَّ مَنْ يقول بوجود ماهيات الأنواع والأجناس في الأعيان كمن يقول : المعدوم شيء أ. وهذا اختلاف بين عن الغزالي ، إذ يحصر ابن تيسيّة الكلّي في ألفاظ اللغة فقط . بينا أخذ الغزالي بشيء من إسكانيّة تجريد الكلّي ذهبيًّا ، ولو بالقول ، متأثراً بأرسطو ، كي بستفيد من ذكر الصفات النوعيّة التي تشمل الأفراد في دراسة الحدود والتعرّف عليه ،كما ذكرتا . والاختلاف الكبير بين الغزالي وابن تيسيّة وقع في استبعاد الأخير قيام بعد مفهومي في تصوّر الحدود ورفض إمكانيّة إقامة ماهيّات ومثل للمعاني تمل في الأعيان . بينا قبل الغزالي ، ولو لغزيًّا ، صورة الفروسيّة ، وذكر كيفيّة حلولها في الأفراد والأعيان ، إذ إنّ الإنسانيّة تحليً في زيد وعمرو ، يشاركان بها فيؤخذان في الاستغراق بالإنسانيّة .

إِنَّ وفض أبن تبديّة كان بتراً للمنبج الإسلاميّ. إذ إنَّ التشديد على التقيّد بمعاني التراد ، والأخذ بتفسير الأسماء لجلاء غريبا، من دون إدراك طبيعة حلول العام في المرات ، والأخذ بتفسير الأسماء لجلاء غريبا، من دون إدراك طبيعة حلول العام في المفيوسيّ في إطلاق الحكم وحلوله في الغرع . مع التذكير، في ما يربط ذلك من نظرة شاملة ، تعيي حقيقة المحرة الإسلاميّة ، في كون الأفراد شواهد على المنال الأعلى وعلى مفاله في العالم . كما وفض ابن تبعيّة القياس الأرسطويّ على النما الأعلى وعلى به الحدّ الماهويّ. واعتبر التصديقات لا تعلم بالقياس فقط ، إنّا هناك طرق مختلفة للبرمان ، ومنها الاستدلال بالأولى. وشدّد ابن تبعيّة على عدم تضييق القياس وحصره بمقدّمين فريّا احتاج المستدل إلى أكثر من ذلك أو أقل منه ". ولعله في المحاسرة وقياس القيل والأولى وغيرها أسقط من نظرته النسق الصوريّ الصادم ، وأتاح المجال ، مثله مثل بقيّة الأصوليّين ، إلى إدخال الاستصلاح والاستحسان . ويمكن إجال نقاط الاختلاف بن ابن تبعيّة والغزالي بما يلي :

 إعتمد ابن تيمية الشرح وحده. بينا أدخل الغزالي إلى جانبه العقل، وسخره لخدمة العام والأصل والاستدلال.

جعل الغزالي الله علّة فاعلة ، ومثالاً يطلق على الأعيان ويفعل فيها . بينها جعل

۲۰. المرجع نفسه، ص ٦٤.

٢١. المرجّع نفسه، ص٩٣.

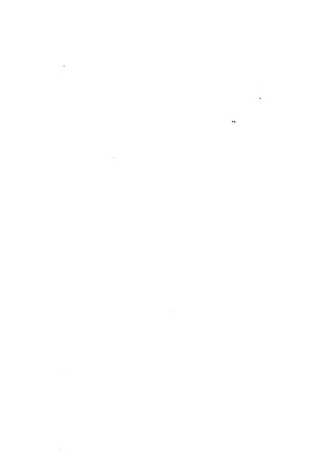
ابن تيميّة العلّة موجودة في الجزئيّات والأعيان، مشتّتاً النظرة الكلبّة للمعرفة الأساسة.

 لم يتفيّد ابن تيميّة بنسق منطقيّ صارم، محدّد، متوافق مع نفسه، إنّا كانت طريقته كطريقة بقيّة الأصوليّين.

وخلاصة الرأي أنَّ منطق الغزالي كان عاولة فريدة، منقدَّة في الأبحاث الإسلاميّة. قفزت في عصرها فقزة منهجيّة عنطقة عن النجارب المنطقة الباقية. يُضاف إليها أعال البغدادي والرازي، قريبي العهد من الإمام. لكنَّ روح النرّمت والتقيّد لم تتح لهم تاريخيًّا اللهوّ والازدهار والنطوّر. فقد أغلقتها الحرقيّة والاحيّة على السواء. فسقطت دعوى الغزالي من بعده، ولم تبلغ شأو ما رُسم لها وعُلَّق عليها من آمال. وانهارت معها عاولات الدقة العقليّة والضبط المباريّ المنطقيّ.

امال. واجارت معها عاولات الدقة العقلية والضبط المعاري المنطق.
وبعدُ، بهل تعدو مقارنة المعطيات المنطقية بالمقاهم الحديثة غير الإشارة إلى المعونة
والتقويم. ومن ثم تبيان مزال المنطق المعارية، الذي تفطئه الموقة المعاصرة، على احتلاف
والتقويم. ومن ثم تبيان مزال النطق المعارية وعليته المعرفة. وحسبنا أثنا وضعناه في
وصعله الريادي أبدع، في صفته الموصوفة وحليته المعرفة. وحسبنا أثنا وضعناه في
الملقة والمعاني، وعمدوية المقهوم وارتباط العلاقات الصورية بالإطار الديني، كانت
جميعها أحكاماً بعيدة عن القبلية ومغايرة للأحكام الجاهدة السرمدية. وقصارى ما
المدينة، وقدرتها على الاشتفاق. وشرط ذلك أن تتاح لها الفرص الكبرة، جهداً في
الابداع وتجديداً للأفكار والمعاني، من خلال التطور العملي الطويل الذي يجب أن
المربية، هذه اللغة والناطقورة بها في بناهم الثقائية والاجتاعية.

فهرس المصادر والمراجع . فهرس المصطلحات والمفاهيم المنطقية بجذرها اللغويّ.



## فهرس المصادر والمراجع

## المصادر والمراجع العربية

- إبن أبي أصبيعة (أبو المبّاس أحمد بن القاسم) ، عيون الأثياء في طبقات الأطباء ، نقله وصحّحه امروء القيس بن الطحان ، الطبعة الأولى، القاهرة ، المطبعة الوهبيّة ، ١٨٨٢.
- إبن الأثيّر (أبو الحسن علي بن محمّد) ، الكامل في التاريخ، جزّآن، مصر، المطبعة الأزهريّة، ١٣١٠ هـ.
- إبن تغري بردى (جال الدين أبو المحاسن يوسف)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، الطبعة الأولى، القاهرة، دار الكتب المصريّة، ١٩٣٦.
- أين تبيّة (نتيّ الدين أحمد بن عبد الحليم)، السبعينيّة بغية المؤلد في الرق على المنظسفة والفرامطة والباطئيّة، وهو المنعرت بالسبعيّة، القامرة، مطبعة كردستان العلميّة، ١٣٧٩ هـ. شرح العقيمة الأصفهائيّة، الفاهرة مطبعة كردستان العلميّة، ١٣٣٧ هـ.
- الرق على المنطقين، مصادر بمقدّمة سليان الندري، نشره عبد الصمد شرف الدين الكتبي، عباي، المطمة الفتمة، 1849،
- إبن حزم (أبو محمّد على بن محمّد)، التقويب لحقة المنطق والمدخل إليه بالألفاظ العاميّة والأمثلة الفقهيّة، تحقيق إحسان عبّاس، بيروت، دار مكتبة الحياة، ١٩٥٩.
  - إبن خلدون (عبد الرحمن بن محمّد)، المقلّعة، القاهرة، المكتبة التجاريّة د.ت.
- ... ابن خلكان (شمس الدين أبو المبّاس أحمد)، و**فيّات الأعيان وأنباء أبناء الزمان**، القاهرة،
- إبن رشد (أبو الوليد محمّد بن أحمد)، تهافت التهافت، تحقيق موريس بويج، بيروت، المطبعة الكانهالكة، ١٩٣٠.

إبن سينا (أبوعلي الحسين بن عبد الله)، **الإشارات والتنيهات**، شرح نصير الطوسي، القاهرة، . دار المعارف مصم، ١٩٦٠.

الشُّفاء، المنطق، وقد ظهرت أجزاء المنطق كما يلي:

 الملبخل، واجعه وقلام له إبراهيم مدكور، بتحقيق الأساتلة، الأب قنواني، محمود الحضرى، أحمد الأهواني، القاهرة، وزارة المعارف، ١٩٥٢.

القولات، راجعه وقدّم له إبراهيم مذكور، بتحقيق الأساتذة، الأب قنواني، محمود

الخضيري، أحمد الأهواني ، سعيد زايد، القاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القوميّ،المطابع الأميريّة، ١٩٥٩.

العبارة ، تصدير ومراجعة إبراهيم مدكور ، تحقيق محمود الحضيري ، القاهرة ، دار
 الكاتب العربي للطباعة والنشر ، ١٩٧٠ .

البرهان، تحقيق عبد الرحمن البدوي، القاهرة، النهضة المصريّة، ١٩٥٤.

 القياس، مراجعة وتقديم إبراهيم مدكور، تحقيق سعيد زايد، القاهرة، وزارة الثقافة والارشاد القومي، ١٩٦٤.

٦. الجنال، تحقيق أحمد الأهواني، القاهرة، وزارة النقافة والإرشاد القومي، ١٩٦٥.
 منطق المشرقين، القاهرة، المكتبة السلفية، ١٩١٠.

النجاة، مختصر الشفاء، مصر، طبعة صبري الكرديّ مطبعة السعادة، ١٣٣١ هـ.

إين الصلاح (أبو عمر عان بن عبد الرحمان)، فتاوى ابن الصلاح في التفسير والحديث والأصول والعقائد، القاهرة، ١٣٤٨ هـ.

إين طفيل (أبو بكر محمّد بن عبد الملك) ، **قصّة حيّ بن يقظان** ، الطبعة الأولى، دمشق، مكتبة النشر العربيّ ، 1970.

إبن العاد الحنبليّ (أبر الفلاح عبد الحيّ بن أحمد)، شلوات الذهب في أعبار مَن ذهب. الفاهرة، مكتبة القدسيّ، ١٣٥١ هـ.

إِن فَيْم الجَوْزِيَة (أبو عبد الله محمّد (بَن أَبِي بكر)، مفتاح دار السعادة، القاهرة، جالي والحانبي، ١٣٧٣.هـ.

إين كثير (أبو الفدا إساعيل بن عمر)، البداية والنهاية في التاريخ، ٧ مج، بيروت، مكبة المارف، ١٩٦٦.

إين منظور (أبر الفضل جال الدين محمّد بن مكرم)، لسان العرب، ١٥ ج، بيروت، دار صادر، ١٩٥٦. إين النديم (أبو الفرج محمّدًا بن إسحاق)، الفهرست، القاهرة، المكتبة التجاريّة الكبرى، ١٣٣٨ هـ.

إبن الوردي (زين الدين عمر بن مظفر) ، **تاريخ ابن الوردي** ، الطبعة الثانية ، النجف ، المطبعة الحيدريّة ،١٩٦٩.

إِن أيك الصفدي (صلاح الدين خليل)، الوافي بالوقيات، القاهرة، دار الكتب، ١٩٦٥. أبو ربان (عمّد علي)، تاريخ الفكر الفلسني في الإسلام، بيروت، دار التبضة العربيّة، ١٩٧٠

أبو زهرة (محمّد) ، كتاب مالك ، مصر ، مطبعة الاعتباد ، ١٩٤٦.

أبو الفداء (عاد الدين إساعيل بن علي)، المختصر في أخبار البشر، القاهرة، المطبعة الحسينيّة للصدّة، ١٣٢٥ هـ.

إخوان الصفاء و**سائل الأخوان**، عنيَ بتصحيحها خير الدين الزركلي، مصر، المطبعة التجاريّة الكبرى، ١٩٢٨.

أرسطوطاليس ، كتاب النفس ، نقله إلى العربية أحمد فؤاد الأمواني ، راجعه على اليونائيّة الأب جورج شحاته فنواتي ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، دار إحياء الكتاب العربيّة ، 1989.

منطق أوسطو، تحقيق عبد الرحمن البدوي، القاهرة، مكتبة النهضة المصريّة، جـــ(١) و (٢) ١٩٤٩، جـــ(٣) ١٩٥٢.

الأشعري (أبو الحسن علي بن إسهاعيل)، مقالات الإسلاميّين واختلاف المصلّين، تحقيق محمّد عمي الدين عبد الحسيد، الطبعة الأولى، القاهرة، النهضة المصريّة، ١٩٥٠.

الآمدي (سيف الدين أبو الحسن عليّ)، ا**لإحكام في أصول الأحكام**، جزآن، مصر، مطبعة محمّد على صبيح وأولاده، ١٣٤٧ هـ.

أمين (أحمد)، ضحى الإسلام، القاهرة، مكتبة النهضة المصريّة، ١٩٦١.

فجر الإسلام، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٦٤.

الأندلسيّ (أبو القاسم صاعد بن أحمد)، طبقات الأمم، القاهرة، مجهول، د.ت.

الباقلاقي (أبو بكر عمَّد بن الطبّب)، ال**تمهيد في الردّ على اللحدة والمحللة والرافضة والحوا**رج والمعتزلة، ضبطه وقدّم له عمود عمَّد الخضيري وعمَّد أبو ريدة، القاهرة، دار الفكر العربيّ، ١٩٤٧.

البخاري (عبد العزيز)، **كشف الأسرا**و، شرح أصول البزدوي، إستامبول، شركة الصحافة المثانيّة، ١٣٠٨هـ.

بدوى (عبد الرحمن)، المنطق الصوري والرياضي، القاهرة، النهضة المصرية، ١٩٦٣. التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، ترجمة مقالة بول كراوس من ١٠١ ـ ١٢٠ ، القاهرة، مكتبة النبضة المريّة، ١٩٤٠.

مؤلَّفات الغزالي، ط ٢، الكويت، وكالة المطبوعات، ١٩٧٧.

بروكلمان (كارل)، ت**اريخ الشعوب الإسلامية**، ترجمة فارس والبعلبكى، بيروت، دار العلم للملاس، ١٩٦٨.

> البستاني (فؤاد أفرام)، دائرة المعارف، بحلّد ٩، بيروت، ١٩٧١. مقال للأب فريد جبر، الأورغانون.

البغداديّ (أبو البركات هبة الله بن عليّ بن ملكا) ، المعتبر في الحكمة ، عنى بنشره سلمان الندوى، حيدر أباد الدكن، إدارة جمعيّة دائرة المعارف العثمانيّة، جزء أوّل المنطق، ١٣٥٠ هـ.

البغداديّ (أبو منصور عبد القاهر بن طاهر) ، الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية منهم ، وقف على طعه وضبطه محمَّد بدر، القاهرة، مطبعة المعارف، ١٩٤٨.

جم (الأب فريد)، مشكلة المعافة بين أرسط والغزالي، مقالة في محلّة المشرق، العدد ٤ - ٥ -٦، سروت، المطبعة الكاثوليكيّة، ١٩٦٠.

الجرجاني (الشريف على بن محمد)، كتاب التعريفات، مصر، الكتبي المطبعة الحميدية، ۱۳۲۱ هـ.

حسن (عبّاس)، النحو الوافي، ٤ أجزاء، مصر، دار المعارف، ١٩٦٠.

الخضري (محمّد)، تاريخ التشريع الإسلامي، مصر، دار إحياء الكتب العربيّة، ٣٣٩ هـ. الدوالييي (محمّد معروف)، المدخل إلى أصول الفقه، ط ٥، بيروت دار الكتاب الجُديد، 1410

الدوري (عبد العزيز) ، مقلمة في التاريخ الاقتصاديّ العربيّ ، بيروت ، دار الطليعة ، ١٩٦٩. ديكارت (رينيه)، مقال عن المنهج، ترجمة محمود الحضيري، القاهرة، دار الكتاب العربيّ،

ديوي (جون)، المنطق نظريّة البحث، ترجمة زكى نجيب محمود، مصر، دار المعارف، . 1474

الرازي (فخر الدين محمد بن عمر) ، اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، ومعه بحث في الصوفية والفرق الإسلاميَّة للأستاذ مصطفى عبد الرازق، مراجعة وتحرير على سامى النشَّار، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٢٨.

المباحث المشرقة في علم الالهيات والطبيعيات، الطبعة الأولى، حيدر آباد الدكن، مجلس دائرة المعارف العثمانية، ١٣٤٣ هـ.

محصل أفكار المتقدّمين والمناخرين من العلماء والحكماء والمتكلّمين، وبذيله تلخيص لنصير الدين الطومي، الطبعة الأولى، القاهرة، المطبعة الحسينيّة المصريّة، ١٣٣٣هـ.

مناقب الإمام الشافعي، القاهرة، المكتبة العلاميّة، ١٢٧٩ هـ.

رسل (برتراند) ، أصول الرياضيّات ، ٤ أجزاء ، ترجمة مرسي وأحمد والأهواني ، القاهرة ، دار المعارف مصر، ١٩٦٥ .

الساوي (عمر بن سهلان)، البصائو النصبوية، نشره وعلَق عليه محمَّد عبده، عمر الحُشَّاب، ١٣٦٦ هـ/ ١٨٩٧.

السبكي (تاج الدين عبد الومّاب بن عليّ)، طبقات الشا**فعيّة الكبرى، ٦ أ**جزاء، الطبعة الأولى، القاهرة، المطبعة الحسينيّة، ١٣٢٤ هـ. معهد النعم وصيد اللغم، فرنسا، طبعة ليون، ١٩٠٨.

السهروددي (شهاب الدين أبو الفتوح يمي بن حبش بن اميرك)، شرح حكمة الإشراق، تعليق الصدر الشيرازي، طبعة طهران، د.ت.

السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر) ، صون المنطق والكلام عن فنَ المنطق والكلام ، تعليق على سامى النشار ، القاهرة ، على نفقة الحانجي ، ١٩٤٧

الشاطبي (أبو إسحاق إبراهيم بن موسى) ، ا**لموافقات في أصول الشريعة** ، الطبعة الأولى ، مصر، المطبعة الرحانيّة ، د.ت.

الشافعي (الإمام محمّد بن إدريس)، الوصالة، مصر، المطبعة العلميّة، ١٣٦٧ هـ. الشهرستاني (أبو الفتح عمّد بن عبد الكريم)، الملل والنحل، القاهرة، مؤسسة الحلميّ

شهرستاي (ابو الفتح عمد بن عبد الحريم)، الملل والنافل، القاهرة، موسسه الحد وشركاه، ۱۳٤۷ هـ.

نهاية الإقدام في علم الكلام، تحقيق أغيوم، أوكسفورد، يونيفرستي بريس، ١٩٣١.

عبد الرازق (الشيخ مصطفى)، تمهيد في دراسة الفلسفة الإسلامية، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، 1924.

العلايلي (النسيخ عبدالله)، المرجم، معجم وسيط، بيروت، دار المعجم العربيّ، ١٩٦٣. الغزالي (أبو حامد محمّد بن عمد بن أحمد)، إحياء **علوم اللمين،** £ أجزاء، مصر، المكتبة التجاريّة الكبرى، د.ت.

الاقتصاد في الاعتقاد، القاهرة، المكتبة التجارية الكبرى، ١٩٣٦.

تهافت الفلاسفة، القاهرة، دار المعارف بمصر، ١٩٧٧.

القسطاس المستقيم، تقديم فكتور شاحت البسوعيّ، بيروت، المطبعة الكاثوليكيّة، ١٩٥٩. عملُ النظر، مصر، المطبعة الأدبيّة، د.ت.

المستصفى من علم الأصول، جزآن، الطبعة الأولى، مصر، المكتبة النجاريّة الكبرى، 19۳۷.

معيار العلم، تحقيق سلبان دنيا، القاهرة، دار المعارف بمصر، ١٩٦١.

مقاصد الفلاسفة، القاَّمرة، دار المعارف بمصر، ١٩٦١.

للنخول من تعليقات الأصول، تحقيق محمّد هيتو، دمشق، مجهول، ١٩٧٠.

المنقذ من الضلال، بيروت، دار الأندلس، ١٩٦٧. فاخوري (عادل)، الرسالة الومزيّة في أصول الفقه، بيروت، دار الطلبعة، ١٩٧٨.

المنطق الرياضيّ، ط ٢، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٧٩.

الفارابي (أبو نصر محمّد بن محمّد بن أوزلغ بن طرخان) ، إحصاء العلوم ، تصحيح وتعليق عثمان محمّد الأمين ، القاهرة ، مكتبة الخانجي ، ١٩٣١ .

كتاب الحروف، تحقيق محسن مهدي، بيروت، دار المشرق، ١٩٦٩.

كتا**ب العبارة لأرسطو**، تقديم ولهلم كوتش اليسوعيّ وستانلي مارو اليسوعيّ، بيروت، المطبعة الكاثولكتم، 1930.

الفندي (محمّد ثابت)، فلسفة الوياضة، بيروت، دار النهضة العربيّة، ١٩٦٩

الغيروز أبادي، بحد الدين محمد بن يعقوب... الشرازي، القاموس المحيط، جـ ٤، ا القاهرة، المطبعة الحسبيّة المصريّة، ١٣٣٠هـ.

القفطي (أبو الحسن عليّ بن يوسف) ، **تاريخ الحكماء** ، تحقيق يوليوس ليبرت ، ليبزغ ، ديتريخ ، ١٩٠٣ .

كرم (يوسف)، تاريخ الفلسفة اليونانيّة، القاهرة، لجنة التأليف والنرجمة والنشر، ١٩٦٦. تاريخ الفلسفة في العصر الوسيط، القاهرة، دار المعارف بمصر، ١٩٦٥.

الكفوي (أبو البقاء الحسينيّ)، كت**اب التحليلات**، القاهرة، بولاق، ١٣٢١ هـ.

كوربان (هنري)، تلويخ الفلسفة الإسلاميّة، ترجمة نصيرموة وحسن قيسيي، راجعه وقدّم له الإمام موسى الصدر وعارف تامر، ط ٢، يبوت، عويدات، ١٩٧٧.

النشار (عليّ سامي)، مناهج البحث عند مفكريّ الإسلام، القاهرة، دار المعارف بمصر، 1971. المنطق الصوريّ منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة ، القاهرة ، دار المارف بمصر ، ١٩٦٥ . لأنداو وروسر، ما هي نظريّة النسبيّة ، موسكو، دار مير للطباعة والنشر، د.ت.

٢. المراجع الأجنبية:

Aristote, Organon I et II, traduction et notes par J. Tricot, Directeur H. Gouhier, Paris, lib. Philos., 1946.

Aristote, Organon III, Les premiers Analytiques, traduction et notes par J. Tricot, Paris, Lib. Philos., 1971.

Aristote, De l'âme,traduction et notes par J. Tricot, Paris, Lib. Philos., 1934.

Aristote, La métaphysique, traduction et notes par J. Tricot, réf. de A. Dies, 2V., Paris, Lib. Philos., 1932.

Averroès, Talkhîç Kitab Al-Maqoulat, publié par M. Bouyges, Beyrouth, Imp. Catholique, 1932.

Blanché (Robert), La logique et son hitoire (d'Aristote) à Russel, Paris, Lib. Colin, 1970. (coll.

Bréhier (Emile), Histoire de la philosophie, Paris, P.U.F. 1968, 1969, (2 V).

Goblot (Edmond), Traité de logique, Paris, Armand Colin, 1918.

Hamelin (Octave), Le système d'Aristote, publié par L. Robin, Paris, Alcan, 1920.

Jabre (Farid), La notion de la Ma'rifa chez Ghazali, Beyrouth, Žeme éd. Dar El-Machreq, 1988.

Kant (Emanuel), Critique de la raison pure, préface de ch. Serrus, Paris, P.U.F., 1971.

Kupper (Jean Robert), L'iconographie du Dieu Amuru dans la Glyptique de la lère dynastie babylonienne, Bruxelles, Ed. Brux., Palais de l'académie, 1961.

Lalande (André), Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 10e éd., Paris, P.U.F., 1968

Lalande (André), Théories d'induction et de l'expérimentation, Paris, Boivin et cie, 1929, (Bib. de la revue des cours et conférences).

Langdon, S., The Mythology of All Races Semitic, Boston, Ed., Archeologocal Institute of America, 1931.

Macdonald, Developement of Muslim Theology, New York, Jurisprudence and Constitutional Theory, 1903.

Madkour (Ibrahim), L'Organon d'Aristote dans le monde Arabe, Paris, Lib. Philos., 1969.
Malebranche, La recherche de la Vérité, Paris, Vrin, 1963, (Bib. de Tex. philos.).
Pritchard (James), Ancient Near Eastern Texts, 3d ed, Princeton University Press, 1969.
Rescher (Nicholas), The developement of Arabic Logic Pittsburgh, University of Pittsburgh
Press, 1964.

Rescher (Henri), La pensée Arabe, Paris, P.U.F., 1967, (Coll. Que sais-je). Tricot (Jean), Traité de logique formelle, Paris Vrin, 1928.

## فهرس المصطلحات والمفاهيم المنطقية بجذرها اللغوي

| الصفحة                            | جذر الكلمة | المطلح    |
|-----------------------------------|------------|-----------|
| - 171 - 177 - 1 - 1 - 0 - 77 - 70 | ثبت        | الإثبات   |
| -174 -170 -100 -184 -187          |            |           |
| - Y · · - 144 - 144 - 148 - 147   |            |           |
| - TYO - TYY - TIA - TVV - TVI     |            |           |
| - YV1 - YTY - YO4 - YOO           |            |           |
| - YAA - YAY - YAZ - YAY -         |            |           |
| - 414 - 414 - 444 - 441           |            |           |
| ٠٣١٩ - ٢٣٠.                       |            |           |
| - 717 - 777 - 707 - 777 - 777 -   | جبع        | الإجاع    |
| - 777 - 771 - 77 77.              |            |           |
| - YA4 - YAA - YA0 - YV4 - YV0     |            |           |
| 3PY - 0PY - APY - PIT.            |            |           |
| .111 – 111.                       | حول        | الاستحالة |
| _ Y7Y _ Y71 _ Y7 Y0A _ 47 _ oV    | حسن        | الاستحسان |
| - TY4 - TYY - TYY - TYY - 777     |            |           |
|                                   | '          |           |
| .٣٢٣ = ٣٠٤                        |            |           |
| -787-79-78-77-18-9                | دلل        | الاستدلال |
| VF - 0A - TP - YII - AII - PII -  |            |           |
| = 144 = 140 = 140 = 146           |            |           |
| = 100 = 10T = 10. = 184 = 18.     | ,          |           |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جذر الكلمة | المصطلح   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------|
| - 171 - 171 - 171 - 771                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| - 1VV - 1V7 - 1VF - 1VY - 1V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| - 110 - 111 - 117 - 11 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |           |
| - TTA - TT7 - TTE - TTV - TIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - YOY - YEY - YEV - YEV - YEV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| FOT _ VOT _ NOT _ TFT _ OFT _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| - 777 - 777 - 777 - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| _ T Y40 _ YA4 _ YAY _ YYA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |           |
| - 417 - 411 - 4.4 - 4.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| 717-317-717-777-777.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |           |
| - Y7Y - Y71 - Y7 - Y0A - 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | صلح        | الاستصلاح |
| -774 - 777 - 777 - 777 - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | C          |           |
| *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - *** - |            |           |
| - 47 - 41 - 40 - 40 - 44 - 41 - 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | غرق        | الاستغراق |
| _ Y0 _ \$0 _ T7 _ T0 _ TT _ TT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |           |
| -194 -191 -191 -19149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |           |
| - 191 - 191 - 197 - 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |           |
| - YYF - YY1 - YY - Y11 - Y - 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |           |
| 377 - PFF - 377 - AYF - 779 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| . ٣٢٣ = ٣١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |           |
| 13- 27-11-11-11-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | قرأ        | الاستقراء |
| - 144 - 177 - 108 - 187 - 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |           |
| . 404 - 41.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |           |
| 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نبط        | الاستنباط |

| الصفحة                          | جلر الكلمة | المصطلح  |
|---------------------------------|------------|----------|
| - YET - YMY - YME - TYY - YYA   |            | ,        |
| - Y17 - Y07 - Y07 - Y17 -       |            |          |
| - YA4 - YAA - YAO - YAE - YYO   |            | "        |
| 717 - 017 - 117 - 117.          |            |          |
| VA - PY1 - 03Y.                 | شرك        | الاشتراك |
| 171 - 771 - 771 - 717 - 777 -   | شرق        | الاشراق  |
| -90-98-98-70-09-04-11           | أصل        | الأصل    |
| -111 - 11 · - 49 - 44 - 47 - 47 |            | ļ        |
| - 171 - 170 - 171 - 111 - 117   |            |          |
| -101 - 101 - 101 - 101 - 101 -  |            |          |
| - 171 - 171 - 171 - 171 -       |            | ĺ        |
| - 110 - 11 - 111 - 117 - 117    |            |          |
| - TOY - TEY - YEY - TET - TTT   | _          |          |
| - 415 - 414 - 414 - 414 - 314 - |            |          |
| - YVW - YVI - YV• - Y74 - Y77   |            | }        |
| - YAT - YAY - YVV - YV0 - YV1   |            |          |
| - YAY - YAY - YA7 - YA0 - YAE.  |            |          |
| - T-1 - Y97 - Y97 - Y98         |            |          |
| - 414 - 417 - 414 - 414 -       |            |          |
| . TTT = TT - T19                |            |          |
| - YT7 - YY4 - 4Y - A0 - V+ - 7F | ازم        | الالتزام |
| . ۲۳۸ – ۲۳۷                     |            | <u> </u> |
| -1.4 - 1.1 - 4.1 - 4.1 -        | مكن        | الامكان  |
| - Y71 - XV1 - PTY - 00Y - VFY - |            |          |
| ۸۰۳ – ۱۳۰۳.                     |            | المكن    |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جذر الكلمة | الصطلح |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------|
| 731 - 731 - \\ Po(                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | صدق        |        |
| 711 - 171 - 171 - 721 - 221 - 221 - 221 - 221 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 - 222 -  |            |        |
| 11 - \(\lambda\)   - \(\cdot\) - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdo\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdot\)   - \(\cdo\)   - | صور        | التصور |
| - V · - 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ضمن        | التضمن |

| الصفحة                                      | جذر الكلمة | المصطلح |
|---------------------------------------------|------------|---------|
| -Y.0 -194 -197 -198 -191                    |            |         |
| - YTE - YT - YY4 - YYA - Y·A                |            | ٠,      |
| 077 _ 007 _ F07 _ 717 _ P17.                |            |         |
| .189 - 187.                                 | عند        | التعاند |
| - ^7 - ^7 - V4 - VA - VF - 77 - 1F          | عرف        | التعريف |
| -1.0 - 47 - 47 - 47 - 4.                    |            |         |
| - 174 - 10 121 - 11 1.1                     |            |         |
| - 11 - 11 - 11 - 11 - 11                    |            | ļ       |
| - 777 - 777 - 777 - 7.7                     |            |         |
| ۸۰۳ ـ ۲۰۹ ـ ۲۲۰ ـ ۲۲۳.                      |            |         |
| -111 -117 -17                               | علل        | التعليل |
| - 147 - 177 - 170 - 101 - 121               |            | J       |
| - YEV - YTE - YY1 - Y1T - Y1Y               | ,          |         |
| 1 A37 - P37 - 007 - 107 - 707 -             |            |         |
| - 177 - 177 - 477 - 777 - 477 -             |            |         |
| ۰۶۲ - ۲۹۰ - ۲۱۰.                            |            |         |
| - 1 · Y - W - Y - Y - Y - Y - Y - Y - Y - Y | قبل        | التقابل |
| -117 -111 -1.7 -1.6                         |            |         |
| 311 - T.Y - X.Y - 3XY - 01T.                |            |         |
| -12-17-17-17-71-71-                         | قسم        | التقسيم |
| - 141 - 177 - 17 101 - 101                  | ١ .        | ,-      |
| - 717 - 717 - 737 - 737 -                   |            |         |
| _ YAX _ YOY: _ YO YEY _ YEY                 |            |         |
| . ۳۲۳ - ۲۰۱ - ۲۹۰                           |            |         |
| -184 -18A -18W -18V7                        | لزم        | التلازم |

| الصفحة                                        | جلر الكلمة | الصطلح        |
|-----------------------------------------------|------------|---------------|
| -141 -178 -170 -171 -170                      |            |               |
| - TTA - TTY - TTT - TTT                       |            |               |
| PYY - V7Y - +PY.                              |            |               |
| -107 -111 -111 - 117 - 1701 -                 | وتر        | التواتر       |
| AFI = PFI = 0VI = 177.                        |            |               |
| - TV - TE - T1 - T - T4 - TA - TV             | جزأ        | الجزء والجزئي |
| - 40 - 41 - 47 - 47 - 17 - 17 - 11            |            | أو            |
| -1.4 - 1.4 - 1.4 - 4.4 - 4.1                  |            | الجزئية       |
| -177 -171 -17118 -1.4                         |            |               |
| -180 -187 -17V -17E -17F                      |            |               |
| -107 -100 -151 -177                           |            |               |
| -197 -190 -198 -178 -100                      |            |               |
| - ۲۱۰ - ۲۰۹ - ۲۰۷ - ۲۰۰ - ۱۹۸                 |            |               |
| - 777 - 777 - 780 - 777 - 714                 |            |               |
| - 744 - 747 - 747 - 747 - 747                 |            |               |
| .414 - 414 - 414.                             |            |               |
| - 44 - 44 - 44 - 44 - 41 - 40 - 14            | جنس        | الجنس         |
|                                               |            |               |
| - ^ · - Y > - Y - Y - Y - Y - Y - Y - Y - Y - |            |               |
| -97-91-91-31-47-41                            |            |               |
| - 171 - 771 - 179 - 101 - 177                 |            |               |
| - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 1        |            |               |
| -77- 317 - 317 - 717 - 777 -                  |            |               |
| - 777 - 777 - 377 - 777                       |            |               |
| 377 - YAY - 3AY - AAY - PAY -                 |            |               |
|                                               |            |               |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | جذر الكلمة | المصطلح     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|
| . 474 - 474 - 474.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |             |
| - 1 · 7 - 1 · 7 - 77 - 77 - 7 ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وجه        | الجهة "     |
| -717 - 777 - 777 - 777 - 777 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |             |
| ۳۱۳٫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |             |
| - YV - Y1 - Y7 - Y7 - Y7 - Y7 - Y7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حدد        | الحد        |
| -07-84-87-88-78-78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |             |
| - VE - VY - VI - 74 - 7V - 77 - 3V -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |             |
| - ^# - ^1 - ^1 - ^ · - V1 - V^ - V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |             |
| - <b>1</b> 7- <b>1</b> 7 - \lambda - \ |            |             |
| - 1 · 1 - 1 · 1 - 1 · 1 - 1 · 1 - 1 · 1 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |             |
| 7.1 - 111 - 111 - 171 - 1.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |             |
| - 1A+ - 1VA - 1VE - 17+ - 10A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |             |
| -140 -147 -14144 -147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |             |
| - ۲۱۲ - ۲۰۸ - ۲۰۲ - ۲۰۱ - ۱۹۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |             |
| - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | ļ           |
| 377 - 777 - Y77 - X77 - 337 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | )<br>       |
| - TIT - T.V - TYE - TTO - TEO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |             |
| 177 - 177 - 177 - 177 - 177.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |             |
| - 41 - 40 - 41 - 44 - 41 - 64 - 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حدد        | الحد الأوسط |
| - 177 - 171 - 171 - 177 - 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |             |
| -107 -131 - 031 - 731 - 701 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | -)(-        |
| - 111 - 171 - 171 - 117 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |             |
| - 177 - 777 - 307 - 077 - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |             |
| .٣١٥ = ٢٩١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |             |
| .107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حدس        | الحدس       |

| الصفحة                                  | جلو الكلمة<br>حكم | المطلح           |
|-----------------------------------------|-------------------|------------------|
| 37 - 07 - 77 - 77 - 77 - 71 -           | حکم               | المصطلح<br>الحكم |
| -17118 -117 -111 -11.                   |                   | '                |
| - 177 - 177 - 171 - 170 - 178           |                   |                  |
| - 131 - 731 - V31 - 101 - 301 -         | i                 |                  |
| - 170 - 171 - 107 - 100                 |                   |                  |
| -Y144 -144 -141 -1VV                    |                   | \ '              |
| 1.7 - 1.7 - V.7 - V.7 - 1.17 -          |                   |                  |
| - TTO - TIV - TIO - TIE - TIT           |                   |                  |
| - 711 - 717 - 777 - 777                 |                   |                  |
| - YOY - YO - YO - YEX - YEZ             |                   |                  |
| 107 - PoY - 117 - 717 - 717 -           |                   |                  |
| - YVY - YVY - PTY - YVY - YVY           |                   |                  |
| - YAT - YA1 - YA YV4 - YVE              |                   | 1                |
| 347 - 747 - 747 - 787 - 387 -           |                   |                  |
| - T.Y - T T99 - T9A - T9V               |                   |                  |
| -414 -414 -417 -414 -410                |                   |                  |
| . ۳۲۳ = ۳۴۰                             |                   |                  |
| _ ^4 _ ^0 _ ^Y _ V0 _ V1 _ V1 _ V1 _ V1 | خصص               | الخاص            |
| - 171 - 181 - 181 - 371 - 4A            |                   |                  |
| TP1 - *** 7 ** 0 * 7 - T * 7 -          |                   |                  |
| - TYY - TI4 - TI0 - TIV - TVV           |                   |                  |
| 377 - 077 - 037 - A07 - 777 -           |                   |                  |
| - 177 - 377 - 077 - 077 - 777 -         |                   |                  |
| - YAY - YA1 - YA YY4 - YYA              |                   |                  |
| VAY - 7FY - FFY - 1.7.                  |                   | L                |
| 07- 33- 03- 73- VV - 177-               | خصص               | الخاصة           |

| الصفحة                             | جذر الكلمة | المصطلح        |
|------------------------------------|------------|----------------|
| - TY - TI - TV - TX - TY - TI - TO | سلب        | السلب          |
| - 117 - 1·V - 1·7 - 7A - TO - TE   |            | •              |
| 171 - 771 - 771 - 731 - 731 -      |            |                |
| . 177 - 71 - 147                   |            |                |
| 37 - VY - PY - YVI - YYY.          | سوق        | السياق         |
| 77 - 37 - 07 - 73 - 73 - V3 -      | شرط        | الشرطى         |
| - 141 - 177 - 184 - 178 - 170      |            |                |
| - YET - YT - YY4 - YIY - IAT       |            |                |
| FOY - 3YY - 1AY - YAY.             |            |                |
| - 174 - 177 - 177 - 171 - 171 -    | شرط        | الشرطى المتصل  |
| ۸۱۱ – ۱۶۹ – ۱۲۰.                   |            | -              |
| -184 -174 -174 -114 -84            | شرط        | الشرطي المنفصل |
| · 01 - 701 - V01 - · 71 - 317.     |            |                |
| - 174 - 47 - 71 - 7 07 - 1.        | شكك        | الشك           |
| -141 - 141 - 161 - 174 - 174       |            | ĺ              |
| 137 - FOY - 377 - 31W.             |            |                |
|                                    | شكل        | الشكل          |
| _ 09 _ 10 _ 77 _ 77 _ 70 _ 71      |            |                |
| -44 -47 -48 - 84 - 77 - 77         |            |                |
| -114 -114 -114 -114                |            |                |
| - 177 - 177 - 177 - 171            |            |                |
| -10154 -156 -151 -144              | 1          |                |
| 171 - 171 - 371 - TVI - TVI -      |            |                |
| PVI - Y11 - P-Y - 11Y - 31Y -      |            | l              |
| - 177 - 177 - 077 - 177 - 377 -    |            |                |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | جنر الكلمة | المطلح   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------|
| - ۲۷۲ - ۲۸۲ - ۲۸۲ - ۲۸۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | ,        |
| 1.PY = Y/Y = Y/Y = 3/Y.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |
| - A • - V A - TT - TT - TT - T1 - T •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وصف        | الصفة    |
| -118 -44 -40 -48 -41 -4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | أو       |
| - 144 - 140 - 147 - 147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | الصفات   |
| -141 -14144 -144 -141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |          |
| - 191 - 191 - 191 - 191 - 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |          |
| - * * * - * * * - * * * - * * * * * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |
| A.Y - 117 - 317 - 717 - V17 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |          |
| - YYO - YY7 - YYO - YYW - YY'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |          |
| - YYY = YYY = YYY = YXY = YX |            |          |
| - TIY - TI T.4 - T.A - T4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |          |
| 717 - P17 - 777 - 777 - 777.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |          |
| - 47 - 47 - X7 - X1 - 1A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | صور        | الصورة   |
| - 18 184 - 185 - 187 - 11V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            | و        |
| -10111 - 117 - 111 - 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | الصوري   |
| - 171 - 171 - 371 - 771 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |          |
| - 141 - 141 - 141 - 171 - 171 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |          |
| - YTE - YTT - YTA - YTT - 19T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |          |
| - YET - YEI - YE - YTA - YTY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |          |
| 13704 - 104 - 204 - VOA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |
| 357 - X57 - 077 - 777 - 5X7 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |          |
| . 418 - 414 - 414.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |          |
| . ۱۲٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | صير        | الصيرورة |
| 74- 111- +11- FVI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ضرب        | الضرب    |

| الصفحة                             | جذر الكلمة | الم طالب |
|------------------------------------|------------|----------|
|                                    |            | الصطلح   |
| -117-117-117-41-40-71              | ضرد        | الضرورة  |
| -181 - 181 - 187 - 114             |            | و بد     |
| -197 -101 -100 -108 -100           |            | الضروري  |
| - YOE - YT4 - YIV - Y.E - 199      |            |          |
| - VYY - YYY - YYY - XYY -          |            |          |
| . ۲۹۷ – ۲۸۳                        |            |          |
| - 17A - 101 - 107 - 17Y            | ظنن        | الظن     |
| - YA4 - YA0 - YVV - YEV - YVV      |            |          |
| - Y44 - Y4A - Y40 - Y4W - Y4Y      |            |          |
| . *** - ***                        |            |          |
| - A0 - A7 - V0 - V1 - V7 - V - 7V  | عمم        | العام    |
| -14114-111-44-44                   | \          | , '      |
| -Y.0 - 199 - 197 - 18A - 188       |            |          |
| - 414 - 411 - 414 - 414 -          |            |          |
| - 771 - 770 - 771 - 777 - 77.      |            |          |
| - 37 - 707 - 707 - 707 - 177 -     |            |          |
| - YTY - YTY - 3FY - 0FY - YTY      |            |          |
| - 4VX - 4VY - 4V7 - 4V4 -          |            |          |
| - YAY - YAY - YAI - YA YY4         |            |          |
| - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11      |            |          |
| . 474 - 414                        |            |          |
| - £0 ££ - YY - X1 - Y* - 14 - 1A   | <br>عرض    | العرضي   |
| _                                  | 0 3        | ,        |
| - 47 - 40 - 47 - 41 - A0 - A1 - VA |            |          |
| -147 - 141 - 141 - 141 - 171       |            |          |
| 117 - 0.7 - 117 - 007.             |            |          |

| المفحة                                    | جذر الكلمة | المطاح             |
|-------------------------------------------|------------|--------------------|
|                                           | جعز المنب  | المصطلح<br>* الفرع |
| 311 - 171 - 031 - 731 - 001 -             | فرع        | ` الفرع            |
| - 110 - 1.1 - 1.1 - 1.1                   |            |                    |
| 137 - V37 - X37 - V07 - 757 -             |            |                    |
| - TAT - TV1 - TV7 - TV1 - TTT             |            |                    |
| 3AY - 6AY - 7AY - 7AY - 7PY -             |            |                    |
| - T.1 - TAY - TAY - TAE - TAT             |            |                    |
| - 410 - 411 - 41 4.8 - 4.1                |            |                    |
| 717 - X17 - P17 - *77 - T77.              |            |                    |
| - A · - V A - V V - £ 7 - £ 0 - £ £ - Y 1 | فصل        | الفصل              |
| - 191 - 174 - 180 - 47 - 47               |            |                    |
| . 474 - 374.                              |            |                    |
| 11 - 71 - 71 - 37 - 07 - 77 -             | قضي        | القضية             |
| VY - AY - PY - 37 - 77 - A7 - 13 -        |            |                    |
| 73-73-73-73-70-77-37-                     |            | 1                  |
| 1.1- 7.1- 3.1- 0.1- 2.1-                  |            |                    |
| - 111 - 111 - 1·4 - 1·4 - 1·V             |            |                    |
| - 181 - 184 - 110 - 118 - 118             |            |                    |
| - 174 - 104 - 104 - 10 148                |            |                    |
| - 147 - 14 144 - 140 - 148                |            |                    |
| - Y · E - Y · T - 19Y - 19 · - 10A        |            |                    |
| - 117 - 1.7 - 1.7 - 117 -                 |            |                    |
| 117 - 177 - YYY - YYY - YYY -             |            |                    |
| ATT - PTT - 737 - 737 - 037 -             |            |                    |
| - T'Y - T'Y - TYY - T'T-                  |            |                    |
| .717 - 717.                               |            |                    |
| ۲۲ - ۱۱۰                                  | قضي        | القضية الجزئية     |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جنر الكلمة | المطلح                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------|
| 777 - 777 - 377 - 677 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - |            | 1                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | کلل        | الكل<br>أو<br>الكلي<br>و<br>الكلية |
| YY - 7Y - 73 - V3 - N3 - 7F - FF - V - V - V - V - V - V - Y - 7V - Y - Y - Y - Y - Y - Y - Y - Y - Y -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لفظ        | اللفظ                              |

| الصفحة                               | جذر الكلمة | المطلح  |
|--------------------------------------|------------|---------|
| - 4^- 17 - 40 - 45 - 47 - 41 - 4.    |            |         |
| -177 -178 -1.1 -1.1 -44              |            |         |
| - 174 - 170 - 174 - 177              |            |         |
| - 147 - 14 141 - 14.                 |            |         |
| 31- 71- 71- 11- 1-1-                 |            |         |
| - TT1 - TTA - TT0 - TT1 - T.T        |            |         |
| - TOT - TTY - TTY - TOY -            |            |         |
| - 174 - 777 - 770 - 772 - 777        |            |         |
| 377 - 077 - 777 - 777 - 777 -        |            |         |
|                                      |            |         |
|                                      |            |         |
| . 474 - 477 - 410                    |            |         |
| - ^ Y - Y                            | لزم        | اللازم  |
| - 184 - 114 - 40 - 47 - 41 - 40      |            | أو`     |
| - TT+ - 197 - 190 - 174 - 177        |            | اللزوم  |
| - YE1 - YE - YM4 - YM - YM1          |            |         |
| - TYY - TOY - TOP - TET              |            |         |
| 1AY = • PY.                          |            |         |
| - 1 79 = 1 77 - 11A = 117 - A1 - £ · | مدد        | المادة  |
| -187 -181 - 187 - 181 - 180          |            |         |
| - 101 - 100 - 157 - 161 - 161        |            |         |
| - 174 - 177 - 177 - 10Y              |            |         |
| - 170 - 171 - 177 - 171 - 171        |            |         |
| - YO1 - YWY - 1AY - 1A+ - 1Y4        |            |         |
| 777 - 197 - 317 - 117.               |            |         |
| - 47 - 79 - 77 - 77 - 71 - 7 - 11    | صدق        | الماصدق |

| الصفحة                                        | جذر الكلمة | المطلح    |
|-----------------------------------------------|------------|-----------|
| - 1AY - 1A7 - A9 - Y0 - £0 - TE               |            |           |
| - 197 - 191 - 190 - 189 - 184                 |            |           |
| - T 197 - 197 - 198 - 198                     |            | ,         |
| - 7.0 - 7.1 - 7.7 - 7.7 - 7.1                 |            |           |
| - 11 1.4 - 1.7 - 1.1 -                        |            |           |
| 117 - 717 - 317 - 017 - 717 -                 |            |           |
| - TTT - TTT - T14 - T1A - T1V                 |            |           |
| - 177 - 177 - 770 - 777 - 777                 |            |           |
| _ Y79 _ Y70 _ Y7W _ Y0V _ YW0                 |            |           |
| FYY - YYY - 1AY - 3AY - 0AY -                 |            |           |
|                                               |            |           |
| 117 - 717 - 377.                              |            |           |
|                                               | موه        | الماهية   |
| - ^ Y - V                                     |            |           |
| - 17 - 11 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 -       |            |           |
| - 44 - 44 - 47 - 40 - 48                      |            |           |
| - 111 - 121 - 1·V - 1·T - 1·T                 |            |           |
| - 1.1 - 1.7 - 1.7 - 1.7 - 1.4                 |            |           |
| - TII - TIV - TIA - TIA - TIA                 |            |           |
| - TYT - TYY - TY1 - TY - T17                  |            |           |
| 377 - 077 - 777 - 377 - 977 -                 |            |           |
| 3A7 - AP7 - 717 - 777.                        |            |           |
| 77 - 01 - 71.                                 | يين        | المتباينة |
| 77 - 77 - 77 - 0 A - 1 - 1 - 1 - 7 P - 7 P I. | ردف        | المترادفة |
| ٦٢ .                                          | زيل        | المتزايلة |
| P1 - YY - YF - VF - IV - YY - 0A -            | وطئ        | المتواطئة |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جذر الكلمة | المطلح   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------|
| ۲۸ – ۹۰.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |          |
| -177 -770 -777 -777 -777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | جرد        | المجرد   |
| - TIT - TIT - T. 4 - TVV - TO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |          |
| .777 _ 719.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |          |
| - 47 - 70 - 71 - 77 - 77 - 71 - 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | حمل        | المحمول  |
| - TO - TE - TT - TO - TA - TA - TV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |          |
| -A1 -A1 -Y1 - TA - 10 - 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |          |
| -1.4 -1.0 -1.5 -1.4 -1.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |          |
| -11114 -114 -111 -11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |          |
| - 1TY - 1TT - 1T1 - 1T4 - 1TA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| - 13 184 - 181 - 180 - 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |          |
| -194 - 191 - 191 - 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |          |
| - Y+1 - 199 - 194 - 194 - 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| 717 - 3.7 - 0.7 - 7.7 - 117 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| - T17 - T17 - T10 - T1T - T17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| - TA 111 - TTT - TTO - TTT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |          |
| .۳۱۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |          |
| - 17 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - 177 - | سلم        | المسلمة  |
| 107 - AFT - PFT - *YY - 717.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ,          |          |
| 77 - 77 - 77 - 77 - 9A - 7A - 7P -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شرك        | المشتركة |
| .4Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |          |
| - V£ - YY - £Y - F3 - F4 - Y - 3 V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شخص        | المشخص   |
| - 171 - 118 - 44 - A4 - AY - A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | أو       |
| -197 -190 -198 -180 -188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            | الشخصي   |
| _ 7.0 _ 7.1 _ 7.7 _ 7 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | _        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |          |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جذر الكلمة | المصطلح  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------|
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |          |
| 77 - 'V- AV- 0A - 3P1 - P77 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 - 777 -  | طبق        | المطابقة |
| 0 \( - \cdot \) - \( \cdot \) \( \cdot \) - \( \cdot \) - \( \cdot \) \( \cdot \) - \( \cdot \) - \( \cdot \) \( \cdot \) - \( \cdot \) \( \cdot \) - \( \cdot \) - \( \cdot \) - \( \cdot \) \( \cdot \) - \( \cdot | طلق        | المطلق   |
| P - 1 - 11 - 71 - 71 - 71 - 70 - 70 - 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | عرف        | المعرفة  |
| - 77 - 77 - 78 - 071 - 131 - 137 - 077 - 007 - 177 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 077 - 0 | علل        | المعلول  |
| 0 - 0 - 17 - 77 - 77 - 77 - 77 - 77 - 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | عير        | المعيار  |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جذر الكلمة | المصطلح |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------|
| 131 - 731 - 731 - 331 - 731 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            | ,       |
| 101 - 701 - 301 - 701 - A01 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| 371 - A71 - P71 - YVI - 0VI -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - TIE - TI - TIE - INT - IVV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |         |
| VYY - 377 - 077 - 777 - 777 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - TIT - TIE - TIT - TIT - TIT-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |         |
| 317 - 717 - 377.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| -14118 -1144 -40 -VE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | عين        | المعين  |
| -111 - T 147 - 147 - 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | '       |
| - TTO - TTE - TTF - TIA - TIO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | l          |         |
| 777 = 377.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |         |
| - Y 9 - Y X - Y Y - Y Y - Y 1 - Y · - 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فهم        | المفهوم |
| - A4 - A7 - 77 - V0 - T7 - T1 - T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |         |
| -111 - 11 · - 4V - 47 - 4# - 4 ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| -1VA -1V1 -104 -154 -115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |         |
| -19V - 177 - 190 - 19E - 19T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |         |
| - T.T - T.T - T.1 - T 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |         |
| - * · * - * · * - * · * - * · * - * · * - * · * - * · * - * · * ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |         |
| - 710 - 718 - 717 - 711 - 71.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| 717 - V17 - A17 - P17 - 177 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - 777 - 777 - 377 - 077 - 777 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |         |
| - 774 - 777 - 337 - 777 - P77 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |         |
| - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 - 147 |            |         |
| - 11 - 11 - 11 - 11 - 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |         |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جذر الكلمة | المصطلح  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------|
| . 414 - 414 - 314.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |          |
| - TE - T1 - T · - T9 - TA - TT - 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | قدم        | المقدمة  |
| - 7 - 0 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7 - 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ,          |          |
| - 99 - 9V - 97 - A0 - A1 - VV - V ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |          |
| -114 -114 -114 -1.4 -1.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |          |
| -171 - 171 - 171 - 171 - 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |          |
| - 177 - 170 - 177 - 174 - 174                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| - 18V - 180 - 18W - 18Y - 1WA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| -100 -101 -101 -100 -111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |          |
| - 170 - 170 - 171 - 171 - 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| - 194 - 144 - 147 - 148 - 148                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| - YEE - YT - YI - Y - 19A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |
| - 177 - 777 - 777 - 777 - 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| 747 - 747 - 797 - 777.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |          |
| - TV - 71 - 71 - 17 - 17 - 17 - 17 - 17 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | قول        | المقولات |
| _ ^ Y _ ^ · _ VV _ 7^ _ 7\ _ \$0 _ \$\$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |          |
| - 1VA - 1 · 0 - 4V - 47 - A7 - AT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |          |
| . 14 - 17 - 19 - 14 - 17 - 18 ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |          |
| ٠٢ - ٢٠١ - ١١١ - ١٣٢ - ٧٢٢.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | منع        | الممتنع  |
| P - 71 - 71 - 01 - 17 - 73 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | نطق        | المنطق   |
| \ \dagger 10 = \lambda 0 = \dagger 1 = \pi r = \tau r = \ |            |          |
| - 177 - 110 - 117 - 111 - 17 - 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |          |
| 071 - 731 - 031 - 101 - 171 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| - 1V4 - 1VV - 1V1 - 1V1 - 17A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |          |
| -Y-4 - Y-1 - 191 - 191 - 197 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |          |
| - TTT - TT TIA - TIO - TIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |          |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جذر الكلمة | المصطلح |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------|
| -171-771-771-371-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وزن        | الميزان |
| -171 - 171 - 171 - 171 - 171 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |         |
| PY1 - 111 - 711 - 117 - 117 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - T17 - T.T |            |         |
| . 474                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |         |
| - £7 - T4 - TV - T0 - TE - T1 - T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نتج        | النتيجة |
| -11: - 179 - 171 - 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |         |
| 331 - 501 - 551 - 371 - 571 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| -117 - 717 - 719 - 717 - 711                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |         |
| - 11 - 207 - 707 - 718                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |         |
| .٣٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _          |         |
| - 11 - 11 - Ve - 17 - 171 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | نسق        | النسق   |
| - TTO - TTT - TT1 - TTA - 1AT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| - TY - TY - TYY - TYY - TYY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |         |
| - 147 - 147 - 047 - 177 - VP7 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |         |
| 317 - 017 - 717 - 717 - A17 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| 177 - 777 - 377.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| -171-170-117-1.0-77-70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تغي        | النغى   |
| 731 - V31 - A31 - 171 - 971 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            | -       |
| - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 11 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |         |
| - TOO TTA - TTO - TIA - TI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1          |         |
| POT _ V/7 _ 1/7 _ 3/7 _ 3/7 _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            | !<br>!  |
| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |         |
| ~1 - 77 - 77 - 77 - 17 - 33 - 03 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نوع        | النوع   |
| 73 - 77 - 1V - YY - W - 3V - VY -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1          |         |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,          |         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------|
| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | جذر الكلمة | المصطلح |
| -4V -47 -41 -4AY -A1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |         |
| 771 - PT - AVI - 191 - 3.7 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |         |
| \$ 17 - 177 - 777 - 777 - 718                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |         |
| 377 - 007 7 - 117 - 1177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |         |
| 017 - P17 - TTT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |         |
| . ۲۰۲ – ۸۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | هول        | الهيولى |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أو<br>هيل  |         |
| _ 170 _ 11 1.7 _ 47 _ 47 _ 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | وجب        | الوجوب  |
| - TEA - TTT - TTT - TTT - 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            | أو      |
| POY = 777 = V77 = X77 = 1VY = 7VY = |            | الواجب  |
| - 77 - 77 - 77 - 71 - 17 - 17 - 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وجد        | الوجود  |
| -44 -44 -442 -44 -41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |         |
| 1.1 - 1.2 - 1.2 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - 1.3 - |            |         |
| - 97 - AT - 07 - 11 - 14 - 1 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يقن        | اليقين  |
| - 171 - 771 - 771 - A71 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |         |
| -187 -181 - 187 - 187 - 180                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |         |
| -10" -101 - 101 - 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |         |
| - 174 - 177 - 177 - 170 - 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | l          |         |
| - 1AY - 1A1 - 1A 1YY - 1YE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |         |
| - 177 - 177 - 137 - 107 - 717                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1          |         |
| 377 - 077 - 7A7 - PA7 - PP7 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1          | l       |
| - YPY - YPY - 3PY - Y9Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | I          |         |
| .۳۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |         |

أنجزت «مؤسسة خليفة للطباعة» طباعة هذا الكتاب في الحامس عشر من شهر آذار 1990

المكتبة الفاسفيّة

هدف هذه المكتبة الفلسفية ، التي تصدرها «دار المشرق ، نشرُ أَسُوا النتاج الفكريّ الحامعيّ . من نصوص ودراسات وأبحاث وفهارس أساعد في إحياء التراث الفلسفي خصوصًا . والفكري عامةً . وهذه المكتبة ، إذ تُقرَّ مكانًا مرموقًا لنشر المخطوطات في شتى فروع الفلسفة في الوقت نفسه . نشرَ الدراسات والأبحاث الفكرية التي تهم العالمين القري والغربي والخديثة ، مع انفتاح أكيد على المنهجيّات الحديثة ، وبوجه خاص . منهجيّة العلوم الإنسائية . إن المنطق عند الغزالي أصل نابع من أبعاد الحصوصية الذاتية الفلسفية . وفي الوقت نفسه معبار وأداة في نتائجه تجمل المعرفة الإسلامية منضبطة محدّدة من دون شطط في نتائجه تجمل المعرفة الإسلامية منضبطة عددة من دون شطط في الإحباد والقباس.

مشنشورات: دار المششروت شرم م صررت: ۹٤٦ - ساروت الشنان

الستوزيع: المكتبة الشرقية ساحة النجمة ص.ب. 1947 بيروت. لبشان